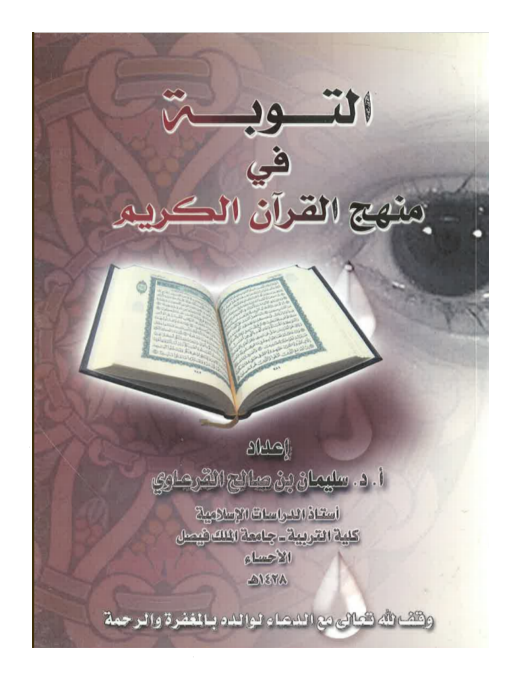
# التوبة في منهج القرآن الكريم

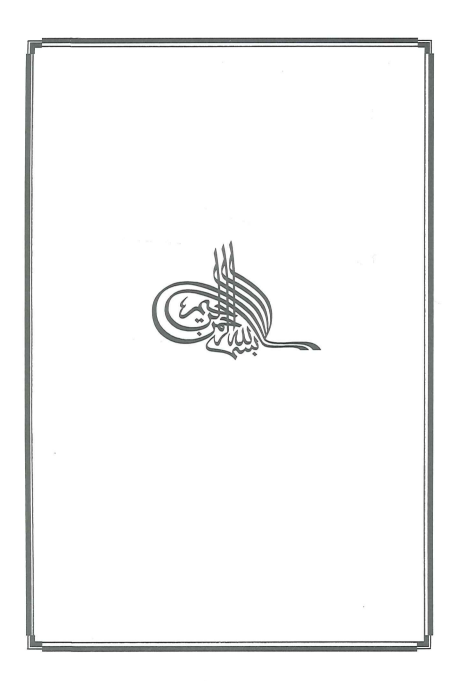
تأثيف

أ.د. سليمان بن صالح القرعاوي

أستاذ الدراسات الإسلامية جامعة الملك فيصل – الأحساء المملكة العربية السعودية

وقف لله تعالى مع الدعاء لوالد المؤلف بالمغفرة والرحمة.





ح سليمان بن صائح القرعاوي: ١٤٢٨هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية اثناء النشر

القرعاوي ، سليمان بن صالح

التوبة في منهج القرآن الكريم / سليمان بن صالح القرعاوي -

الاحساء، ١٤٢٨ه

۱۰۷ ص : ۱۶٫۵ × ۱۹ سم

ردمک: ٦-٩٨٩-٢٥-٩٩٦

١- الوعظ والارشاد ٢- التوية أ العنوان

1541/101

دیوی ۲۱۳

رقم الإيداع : ١٤٢٨/١٥٨

ردمک: ٦-٩٨٩-٥٦-٩٩٦

حقوق الطبع محفوظة للمؤلف الطبعة الأولى ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م

مطابع الشاطئ الدديثة بالدمام ماتف : ۳۸٤۲۲۷۷۲ - فاكس : ۳۸٤۲۲۷۷۲

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين القائل في محكم كتابه ﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُوهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبِيدِهِ ٱلْمُلْكُومُ أَيُّكُرُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ ﴿ ﴿ ﴿ وَالصلاة وَالسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين الذي بعث بالشريعة السمحة التي أساسها اليسر بالخلق ورفع الحرج عنهم ، وغايتها تحقيق مصالحهم والعدل بينهم ، وعلى آله وصحبه الذين خلفوه في حراسة شريعته ، وهداية أمته ، فكانوا مشاعل بددت ظلمات حراسة شريعته ، وهداية أمته ، فكانوا مشاعل بددت ظلمات الجهالة ، فأرشدوا البشرية ، وقرروا الحق للناس قاطبة ، وبعد :

فقد أشار عليّ بعض الإخوة الفضلاء الذين تربطني بهم علاقة وطيدة بنشر هذا البحث ؛ ليخرج إلى النور، ليستفيد منه كل من أراد الإطلاع على منهج التوبة في القرآن الكريم ، وسبق أن نشر هذا الموضوع في مجلة البحوث الإسلامية -وهي مجلة دورية تصدر عن رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء بالرياض ، المملكة

<sup>(</sup>١) سورة تبارك الآيتان ( ٢-١ ) .

العربية السعودية- ، في عددها الواحد والخمسين ، لعام ١٤١٨ هـ. إن دراسة كتاب الله تعالى والعيش في رحابه نعمة لأولي الألباب الذين يعرفون أن الدنيا دار ممر وليس دار مقر ، وأن هذا الإنسان استخلفه الله على أرضه ليتخذ من شريعته منهجاً ودليلاً يرشده إذا ضل ، ويعلمه إذا جهل ، ويأخذ بيده في مزالق الطرق ، ومتاهات الفيافي والقفار.

التوبة في منهج القرآن الكريم

ولكن الإنسان عرضة لوسوسة الشيطان ، ومجالاً لرمي سهامه ، مصداقاً لقوله الذي قصه رب العزة : ﴿ قَالَ رَبِّ مِمَآ أَغُويْتَنِي لَأُزُيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ قَالَ هَاذَا صِرَاطٌّ عَلَى مُسْتَقِيمٌ ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْمٍ شُلْطَننَّ إِلَّا مَن ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ ﴿ `` .

فإذا استجاب الإنسان لهذه الغواية ، واتبع سبيل الضلال ألقى به الشيطان في بحر تلاطم أمواجه ، والظلام يحيط به من كل جانب عندها يحس بالندم ، ويأخذ الله بمجامع قلبه فيتخبط يمنة ويسرة ، ويأخذ في الإقدام والإحجام ، ويقرر الفرار إلى ربه

والهجرة إلى مولاه ، لقوله تعالى :﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ " فيضيء قلبه وتهدأ نفسه ويتذكر قوله تعالى : ﴿ \* قُلْ يَنعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أُسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقنَطُواْ مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ مهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (٢) فيسهل الله له طريق التوبة ، يرشده إليها، عندها يسلك طريق الصلاح والخير فيعود إلى ربه نادماً ، ويتقدم إليه تائباً . ويتحقق فيه وفي غيره من التائبين قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ ﴾ "" ولكن متى تكون التوبة صادقة ؟ ومتى يتقبل الله توبة العبد؟ .

إِنْ الله تعالى يقول في محكم كتابه : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ

فهل تكون التوبة صادقة لله ، وصاحبها لم يزل في اتباع الهوى هل تكون التوبة صادقة ، وحالة العبد متأرجحة بين الضلال

<sup>(</sup>١) سورة الحجر الآيات ٣٩-٤٢.

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات آية رقم ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر آية رقم ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ١١٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة آية رقم ٧٧.

والهدى ، ونفسيته تواقة إلى الإيهان ؟ ، ومشتاقة إلى فعل المنكرات ؟ كَمَا ذَكُرُ اللهُ عَنْ ذَلَكَ بِقُولُهُ : ﴿ مُّذَبِّذَبِينَ بَيْنَ ذَالِكَ لَآ إِلَىٰ هَتَؤُلَّاءِ وَلَآ إِلَىٰ هَتَوُلآءِ ﴾ "" هل تكون التوبة صادقة ونصوحة ، وقد ولي شبابه، وذهبت أيامه وضاعت قوته ، وأصبح شيخاً فانياً ، لا حول له ولا طول ، وليست عنده رغبة يرغبها أو شهوة يريدها ؟

التوبة في منهج القرآن الكريم

إن التوبة تكون صادقة كما قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتِهِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْمٍ أُوكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ "

وإذا كان الأمر كذلك فمتى يتقبل الله توبة عبده ؟ وما الدليل على قبولها ؟ وما الشروط التي يجب أن يلزم العبد بها نفسه حتى يكون من هؤلاء الذين قال الله فيهم : ﴿ وَهُو اَلَّذِي يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ - وَيَعْفُواْ عَن ٱلسَّيِّ السِّيِّ اللَّهِ عَلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ١٠٥٠ اللَّهِ ٢٠٠٠

إن هذا الكتاب (التوبة في منهج القرآن الكريم) يُعد باكورة

(١) سورة النساء آية رقم ١٤٣.

(٢) سورة النساء آية رقم ١٧.

(٣) سورة الشوري آية رقم ٢٥.

يقال : تاب إلى الله توباً ، ومتاباً ، وتابة : رجع على المعصية ، وهو تائب ، وتاب الله عليه ، وهو تواب على عباده ، واستتابه :

لعمل متواصل - بمشيئة الله - وثمرة صادقة لمعايشتي كتاب الله

تعالى وسنة نبينا على ، ولقد كتب على هذا النمط ليلائم طبيعة

وعناصر هذا الكتاب لا تخرج عن هذا النطاق وهي :

التوبة واقترانها بالإيهان .

التوبة واقترانها بالصلاة والزكاة .

التوبة والعمل الصالح.

أسال الله تبارك وتعالى أن يكون بداية خير وقنطرة إلى التوبة النصوح ، عندها يفرح المؤمنون بنصر الله ينصر من يشاء . وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

التوبة عند علماء اللغة:

العصر - عصر الأزرار الفاتكة ، والتقنية الباهرة وكل ما يدعو إلى الدهشة ويصيب الرؤوس بالدوار ، وهدفه في النهاية عودة هؤلاء الشاردين الذين احتضنتهم مدنية الغرب بزيها المغري ، وبريقها الخادع . والرجوع به مرة أخرى إلى رحاب الله تعالى حيث صفاء الإيمان ، ومرتبة الإحسان .

سأله أن يتوب''' .

وقال ابن منظور:

التوبة : الرجوع عن الذنب ، وتاب إلى الله يتوب توباً ، وتوبة ومتاباً : أنا ب ورجع عن المعصية إلى الطاعة ، وتاب الله عليه : وفقه لها ، ورجل تواب : تائب إلى الله ، والله تواب : يتوب على عبده" وفي الحديث: (الندم توبة) ".

التوبة في منهج القرآن الكريم

ويكاد يكون المعنى الذي تناوله علماء اللغة عن التوبة متقارباً لفظاً ومعنى فهي الرجوع والإنابة إلى الله تعالى .

### التوبة في الاصطلاح:

قال ابن قدامة : (إن التوبة عبارة عن ندم يورث عزماً وقصداً، وذلك الندم يورث العلم بأن تكون المعاصي حائلاً بين

الإنسان وبين محبوبه) (١) . وما يقوله ابن قدامة يتفق مع حديث رسول الله على (الندم توبة) هذا الندم يتولد عنه العزم ؛ للإقلاع عن المعصية . ويقول ابن عاشور في تفسيره : (لما كانت التوبة رجوعاً من التائب إلى الطاعة ، ونبذاً للعصيان ، وكان قبولها رجوعاً من المتوب إليه إلى الرضى ، وحسن المعاملة ، وصف بذلك رجوع العاصى عن العصيان ورجوع المعصى عن العقاب ، فقالوا: تاب فلان لفلان فتاب عليه ؛ لأنهم ضمنوا الثاني معنى عطف رضي ، فاختلاف مفادي هذا الفعل باختلاف الحرف الذي يتعدى به ، وكان أصله مبنياً على المشاكلة) (١٠٠٠ .

ويرى ابن عاشور : أن التوبة تتركب من علم ، وحال ، وعمل. فالعلم: هو معرفة الذنب، والحال: هو تألم النفس من ذلك الضرر ويسمى ندماً ، والعمل : هو الترك للإثم ، وتداركه ، وهو المقصود من التوبة . وأما الندم فهو الباعث على العمل . كما

<sup>(</sup>١) راجع بصائر ذوي التمييز ٢/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) راجع لسان العرب ، مادة (توب) .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الإمام أحمد في المسند ، ٤٢٣/١ وصححه الألباني في صحيح الجامع رقم ٤٤٧٦.

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة ١٤/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير ١/ ٤٣٨.

ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُرْ تُفْلِحُونَ ﴾ ```.

التوبة: الاعتراف والندم والإقلاع "'

قريبة من التوبة لغةً وشرعاً .

سراً وجهراً .

العلماء ، أما الوجوب فلقوله تعالى : ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ

وأما الفورية ، فلما في تأخيرها من الإصرار المحرم ، والإثابة :

وقيل: التوبة النصوح: أن لا يبقى على عمله أثراً من المعصية

وقيل : هي التي تورث صاحبها الفلاح عاجلاً وآجلاً وقيل :

ولا شك أن صاحب التعريفات قد أضاف إلى ما ذكره العلماء

من تعريفاتِ التوبة : الوجوب ، والفورية . ولقد جاءت آيات

كثيرة في كتاب الله تدل على وجوب التوبة ، من ذلك : ﴿ وَأَن

ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُم مَّتَعًا حَسَنًا ﴾ ".

جاء في الحديث (الندم توبة) (١٠).

فإذا أردنا أن نتعرف على ما يقوله صاحب التعريفات بشأن التوبة نراه يقسمها إلى قسمين : التوبة فقط ، والتوبة النصوح . ويعرف الأولى: بالرجوع إلى الله بحل عقدة الإصرار عن القلب ثم القيام بكل حقوق الرب" .

التوبة في منهج القرآن الكريم

أما عن التوبة النصوح ، فيرى أنها : توثيق العزم على ألا يعود لمثله . قال ابن عباس على : التوبة النصوح : الندم بالقلب ، والاستغفار باللسان ، والإقلاع بالبدن ، والإصرار على أن لا

وقيل : التوبة في اللغة : الرجوع عن الذنب ، وكذلك التوب قال الله تعالى : ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾ "" .

وقيل / التوب: جمع توبة ، والتوبة في الشرع: الرجوع عن الأفعال المذمومة إلى الممدوحة ، وهي واجبة على الفور عند عامة

(١) راجع المرجع السابق.

(٣) سورة غافر آية رقم ٣.

(٢) التعريفات للجرجاني ص٨٣.

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣١.

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني ص٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ٣.

وقوله : أيضاً : ﴿ وَيَنقَوْمِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا ﴾ ". وأما عن الفورية فقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتِ كَيَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْمٍ ﴿ ```.

التوبة في منهج القرآن الكريم

قال ابن عباس والسدي : معناه قبل المرض والموت ، ورُوي عن الضحاك أنه قال : كل ما كان قبل الموت فهو قريب . ولقد أحسن محمود الوراق حيث قال :

قَدَّم لنَفْسكَ تَوْبَـةً مَرْجُـوَّةً قَبْلَ الْمَمَاتِ وَقَبلَ حَبْسِ الأَلْسنِ بَادرْ إِلَى غَلْقِ النُّفُوسِ فَإِنَّهِا فَحْرٌ وغَنْمُ للْمُنِيبِ الْمُحْسِنِ

وقد روى الترمذي عن ابن عمر عن النبي على قال : (إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر) (" . ومعنى ما لم يغرغر : ما لم تبلغ روحه حلقومه .

وإذا كان الأمر كذلك فيطيب لي أن أعرض معاني التوبة التي

جاءت في كتاب الله تعالى عن طريق الإيجاز غير المخل ، أو التطويل غير الممل. وبالله التوفيق.

#### معاني التوبة في القرآن الكريم:

يرى صاحب البصائر أن التوبة جاءت في القرآن الكريم على ثلاثة أوجه : الأول : بمعنى التجاوز والعفو ، وهذا مقيد بـ (على) " . قال تعالى : ﴿ فَتُوبُواْ إِلَىٰ بَارِيِكُمْ فَٱقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ عِندَ بَاربِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ۚ إِنَّهُ مُو ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ " ، وقال تعالى : ﴿ قَنتِلُوهُمْ يُعَذِّبْهُمُ ٱللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَتُحْزِهِمْ وَيَنصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَيُذْهِبْ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ ۗ وَيَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي الله عَلَى الل يجعلكم الله ستار قدرته ، وأداة مشيئته فيعذبهم بأيديكم ويخزهم بالهزيمة ، وينصركم عليهم ، ويشف صدور جماعة من المؤمنين ممن آذاهم وشردهم المشركون ، يشفها بهزيمة الباطل ، وتشريد

<sup>(</sup>١) سورة هود آية رقم ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الترمذي في الدعوات ٩٨، وابن ماجه في الزهد ٣٠، وصاحب الموطأ في الحدود ٢، وأحمد بن حنبل في المسند، ٢/ ٢٤، ١٩٢.

<sup>(</sup>١) بصائر ذوي التمييز ٢/ ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ١٤ -١٥.

المبطلين.

فانتصار المسلمين قد يرد بعض المشركين إلى الإيهان ، ويفتح بصيرتهم على الهدى ، حين يرون المسلمين ينصرون ، ويحسون أن قوة غير قوة البشر تؤيدهم ، ويرون آثار الإيهان في مواقفهم . وهذا ما كان فعلاً ، وعندئذ ينال الإسلام قوة جديدة تضاف إلى قوته بهؤلاء المهتدين التائبين (۱) .

الثاني: بمعنى الرجوع، والإنابة، وهذا مقيد بـ (إلى) قال الله تعالى: ﴿ وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَعهُ وَأَصْلِحٌ لِى فِي ذُرِّيَّتِي ۖ لِنَي تُبْتُ لِي الله عَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَيْكَ وَإِنّي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (() وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَيُلُو وَبُوا إِلَى ٱللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ﴾ (() .

تبت إليك: رجعت عن الأمر الذي كنت عليه، وذلك شأن الرجل المؤمن صاحب الفطرة السليمة المستقيمة مع ربه الذي عاد ورجع إليه تائباً مستغفراً، وأما شأن ربه معه فقد ذكره القرآن

الكريم بقوله: ﴿ أُولَتِبِكَ ٱلَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنَهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ ٱلجُنَّةِ وَعَدَ ٱلصِّدْقِ ٱلَّذِي كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴿ كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴿ ﴾ (").

وفي الآية الأخرى: تذكر التوبة النصوحة، وهي التوبة عن الذنب والمعصية، تبدأ بالندم على ما كان، وتنتهي بالعمل الصالح والطاعة، فهي من هذا المنطلق تنصح القلب فتخلصه من رواسب المعاصي، وتدفعه إلى العمل الصالح. ثم تظل تذكر القلب فلا يعود إلى الذنوب"، ولا يفكر في المعصية، ولا يقرب منها، ولا يكون للشيطان عليه من سلطان، قال تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنَ وَكُفَىٰ بِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَن وَكُول لِللَّهِ مِن سلطان، قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَن وَكُول لِللَّهِ مِن سلطان، قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَن وَكُولُ لِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَكُفَىٰ بِرَبِّكَ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْعُلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الثالث: بمعنى الندامة على الزلة ، وهذا غير مقيد لا بـ (إلى) ولا بـ (على) قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ

<sup>(</sup>١) راجع في ظلال القرآن لسيد قطب ١٥٧/٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف آية رقم ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم آية رقم ٨.

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف آية رقم ١٦. وانظر: في ظلال القرآن ٦/ ٣٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٦/ ٣٦١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء آية رقم ٦٥.

فَأُوْلَتِهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ ``.

التوبة في منهج القرآن الكريم

هؤلاء يفتح القرآن لهم هذه النافذة المضيئة -نافذة التوبة-يفتحها فتنسم نسمة الأمل في الصدور ، وتقود القلوب إلى مصدر النور فلا تيأس من رحمة الله ، وكيف يحدث هذا والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ \* قُلْ يَعِبَادِي ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغَفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ " . وكيف يخالجها قنوط والله تعالى يقول : ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَن ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ ("). السيئات جميعها جليلها وحقيرها ، عظيمها وكبيرها . وكيف لا يكون كذلك والله قد أعلن في كتابه عن ذلك بقوله: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ (١) . فهذا إخبار منه سبحانه بأنه رحيم بعباده ، لا

يعجل عليهم بالعقوبة ، ويقبل منهم الإنابة والتوبة ، وقد روى أبو هريرة ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ : "لَمَا قَضَى اللهُ الخَلْقُ كَتَبِ فِي كتابه على نفسه فهو موضوع عنده : إن رحمتي تغلب غضبي " " . وإذا كان الأمر كذلك وأن الله تعالى قد فرض التوبة على عباده وأوجبها عليهم قبل أن يظلمهم الموت ، أو أن تنزل عليهم آثاره ، فها هي شروط التوبة ؟

#### الشروط الواجب توافرها للتوبة:

اتفق العلماء على أن الذنب الذي يريد أن يقلع عنه العبد ويتوب منه ما هو بينه وبين ربه ، فيشترط لذلك شروط ثلاثة :

الأول: الندم على ما سلف منه في الماضي. والندم والندامة التحسر قال تعالى : ﴿ وَأُسَرُّواْ ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأُواْ ٱلْعَذَابَ ﴾ " .

يندم هؤلاء عندما يجيء أمر الله ، يندم أولئك الذين في قلوبهم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) بسورة الزمر آية رقم ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى آية رقم ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية رقم ٥٤.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه البخاري في التوحيد ٥٥، وبدء الخلق١، ومسلم في التوبة ١٤، ١٦، ابن ماجه في الزهد ٣٥، وأحمد بن حنبل ٢/ ٢٤٢،

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ آية رقم ٣٣.

تُفلِحُونَ ٢٠٠٠ .

الفورية ، فهذا كان نهج المسلمين الأول ، يتلقون الأوامر عن طريق

الوحي المتتابع فتعيه قلوبهم ، وتنفذه جوارحهم ، من ذلك عندما

نزل قول الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّمَا ٱلْحَنْمَرُ وَٱلْمَيْسِرُ

وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَهُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَن فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ

قال ابن جرير الطبري في تفسيره" : حدثنا محمد بن خلف

قال : حدثنا سعيد بن محمد الجرمي ، عن أبي تميلة ، عن سلام مولى

حفص بن أبي قيس ، عن أبي بريدة ، عن أبيه ، قال : بينها نحن

قعود على شراب لنا ، ونحن نشرب الخمر حلا ، إذ قمت حتى آتى

رسول الله على الله الله الله عليه ، وقد نزل تحريم الخمر : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ

ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَىمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَل

ٱلشَّيْطَينِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَينُ أَن

يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَ وَهُ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْر

مرض على المسارعة والاجتهاد فيها يغضب الله تعالى ، وعلى النفاق الذي انكشف أمره ، عندئذ يندمون -ولا ينفعهم الندم- ولا ينجيهم من هذا الهول إلا العودة إلى الله تعالى ، تائبين آيبين مقرِّين

التوبة في منهج القرآن الكريم

الثاني: الرجوع والإقلاع عنه في الحال.

يقال : رجعت عن كذا رجعاً ، ورجعت الجواب ، نحو قوله تعالى : ﴿ فَإِن رَّجَعَكَ ٱللَّهُ إِلَىٰ طَآبِفَةٍ مِّنَّهُمْ ﴾ " . وقد جاء الرجوع بمعنى محاسبة النفس والرجوع إليها ، قال تعالى :﴿ فَرَجَعُواْ إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ فَقَالُوٓا إِنَّكُمْ أَنتُمُ ٱلظَّلِمُونَ ١٥ ﴾ " ، وبمعنى التوبة ، قال تعالى : ﴿ وَبَلُونَنَّهُم بِٱلْحَسَنَاتِ وَٱلسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ " وظلت العناية الإلهية تواليهم بالابتلاءات ، تارة بالنعماء ، وتارة بالبأساء ، لعلهم يرجعون إلى ربهم ، ويتوبون إلى رشدهم ويستقيمون على طريقهم . أما عن الإقلاع في الحال على طريق

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٩٠.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ٧/ ٣٤.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء آية رقم ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ١٦٨.

الأمر وتنقيحه والحذر من الخطأ فيه ، والعزم قصد الإمضاء ، والعرب تقول: (قد أحزم لو أعزم يقول أعرف وجه الحزم، فإن عزمت فأمضيت الرأي فأنا حازم ، وإن تركت الصواب وأنا أراه وضيعت العزم لم ينفعني الحزم'' .

هذه هي الشروط الثلاثة للتوبة ، إذا كان الذنب والمعصية التي يريد التوبة منها بينه وبين ربه " ، أما إذا كانت المعصية تتعلق بحقوق العباد فقد أضاف العلماء شرطاً آخر هو:

الرابع: أن يبرأ من حق صاحبها ، فإن كان مالاً أو عقاراً رده لصاحبه ، كما قال الرسول ﷺ : (من استطاع منكم أن يكون مثل صاحب فرق الأرز فليكن مثله) قالوا: ومن صاحب فرق الأرزيا رسول الله ؟ فذكر حديث الغار حين سقط عليهم الجبل ، فقال كل واحد منهم ، اذكروا أحسن عملكم . قالا . وقال الثالث : اللهم إنك تعلم أني استأجرت أجيراً بفرق أرز ، فلما أمسيت عرضت عليه حقه فأبي أن يأخذه وذهب ، فثمرته له حتى جمعت له بقراً

ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوٰةِ ۗ فَهَلَ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴿ ﴾ فجئت إلى أصحابي ، فقرأتها عليهم ، قال : وبعض القوم شربته في يده قد شرب بعضاً ، وبقي بعض في الإناء ، فقال بالإناء تحت شفته العليا ، كما يفعل الحجام، ثم صبوا ما في باطيتهم، فقالوا: انتهينا ربنا، انتهينا ربنا".

التوبة في منهج القرآن الكريم

إجابة فورية ، وإقلاع عما كانوا عليه من الحلال عندما تحول

الثالث: العزم على ألا يعاوده في المستقبل. والعزم والعزيمة عقد القلب على إمضاء الأمر ، يقال عزمت الأمر وعزمت عليه واعتزمت ، قال تعالى : ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ ''' ، وقال أيضاً : ﴿ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ "، وقال أيضاً : ﴿ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ (١) أي : : محافظة على ما أمر به ، وعزيمة على القيام بالتكاليف. ويرى النقاش: أن العزم والحزم واحد، والحاء مبدلة من العين . وقال ابن عطية : وهذا خطأ فالحزم جودة النظر في

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١١/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر ١٣/ ٤٧١.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية رقم ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية رقم ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة طه آية رقم ١١٥.

ورعاءها . فلقيني فقال أعطني حقي ؟ فقلت : أذهب إلى تلك البقر ورعائها فخذها فذهب فاستقاها) (') .

التوبة في منهج القرآن الكريم

إن حقوق الآخرين ، لا تسقط بأي حال من الأحوال إلا إذا تنازل عنها صاحبها . وهناك أحاديث كثيرة ، منها قول الرسول عنها صاحبها . وهناك أحاديث كثيرة ، منها قول الرسول على (من ظلم قيد شبر من الأرض طوقه يوم القيامة) "، ويوم القيامة : ﴿ يَوْمَ تُبَلَّى ٱلسَّرَآبِرُ ﴾ " السرائر المكنونة المطوية على الأسرار المحجوبة ، بأن هذا ضرب هذا وهتك عرض ذلك ، وتقوّل على ثالث ، وقذف رابعاً ، وعندها هو متجرد من كل قوة ، ومن كل ناصر ﴿ فَمَا لَهُ مِن قُوّةٍ وَلَا نَاصِمِ ﴿ فَمَا لَهُ مِن قُوّةٍ وَلَا نَاصِمِ ﴿ فَمَا لَهُ وَمِن كُلَّ قَوْةً وَلَا نَاصِمِ ﴿ فَمَا لَهُ وَمِن كُلُّ قَوْهُ وَلَا نَاصِمُ فَيَ قَوْدُ وَلَا نَاصِمُ فَوْدُ وَلَا نَاصِمُ فَيَ قَوْدُ وَلَا رَعْبَ فِي اللَّهُ اللَّلْمَا اللَّهُ اللّهُ ال

التوبة لينجو من هول هذا اليوم فعليه أن يبرأ من حقوق الآخرين، فإن كان حد قذف ونحوه مكنه منه ، أو طلب عفوه ، وإن كان غيبة استحله منها . وإلا فلا توبة له . ويوم القيامة يرى حقوق الآخرين قد سبقته إلى يوم الحشر العظيم تأخذ بتلابيبه ، كما قال تعالى : ﴿ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ ('').

وإذا كان الأمر كذلك فيطيب لي أن أعرض أمام القارئ أقوال العلماء واستنباطات المفكرين والإسلاميين عن المعاني الآتية في منهج القرآن الكريم ، والسنة النبوية المطهرة وهي :

١ –التوبة واقترانها بالإيمان .

٢-التوبة واقترانها بالصلاة والزكاة .

٣-التوبة واقترانها بالعمل الصالح.

هذا وعلى الله قصد السبيل ومنه السداد والتوفيق.

التوبة واقترانها بالإيهان:

سبق وأن تناولنا مفهوم التوبة عند علماء اللغة ، وعند علماء الاصطلاح وجلينا حقيقتها بها يسره الله لنا من آيات القرآن الكريم

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخاري في البيوع ، ومسلم في كتاب الذكر حديث ٢٧٤٣ باب قصة أصحاب الغار ، وأبو داود في كتاب البيع حديث ٣٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الترمذي في الديات ٢١، والبخاري في بدء الخلق(٢) ومسلم في المساقاة ١٣٧، ١٣٩، وأحمد بن حنبل في المسند ١/ ١٨٧، ٣، ٣٨٧ (٤٣٢ / ١٩٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الطارق آية رقم ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الطارق آية رقم ١٠.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية رقم ٤٩.

والسنة النبوية الشريفة ، ونرى قبل البدء في طرح التوبة واقترانه بالإيهان ، أن نضع أمام القارئ نبذة مختصرة عن الإيهان من خلال آيات القرآن الكريم . جاء الإيهان بمعنى التوحيد في قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخُنسِرِينَ ﴾ (()

قال القرطبي: أي: بها أنزل على محمد ، وقال أبو الهيثم: ومن يكفر بالإيهان أي: يجحده، وروي عن ابن عباس ومجاهد أن المعنى: ومن يكفر بالله. قال الحسن بن الفضل: إن صحت هذه الرواية فمعناها برب الإيهان ".

وجاء الإيهان بمعنى التصديق في السر والإعلان ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أُوْلَتِهِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ﴾ (أ) . أي الذين صدقوا بها جاء به الرسل ، وما نزل به الوحي . وأخرج ابن مردويه عن عائشة رضي الله عنها قالت : قلت يا رسول الله ،

التوبة في منهج القرآن الكريم

من أكرم الخلق على الله ؟ قال: "يا عائشة أما تقرئين: ﴿ إِنَّ اللهِ يَا اللهِ عَالَى اللهُ عَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ أُولَتِكِ هُمْ خَيْرُ اللهِ يَعْلَى اللهُ لِيُضِيعَ الإيهان بمعنى الصلاة ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ الإيهان بمعنى الصلاة ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَنكُمْ أَ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّحِيمُ ﴿ " أَخرِجِ الترمذي عن ابن عباس على قال : لما وُجه النبي على إلى الكعبة . قالوا : يا رسول الله ، كيف بإخواننا الذين ماتوا وهم يصلون إلى بيت المقدس؟ فأنزل الله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَنكُمْ أَ ﴾ " قال: هذا حديث صحيح" ، فسمى الصلاة إيهاناً لاشتهالها على نية وقول وعمل .

وقال أبو القسم: الإيمان يستعمل تارة أسماً للشريعة التي جاء بها محمد على قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ ﴾ (٥)،

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير القرطبي ٦/ ٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البينة آية رقم ٧.

<sup>(</sup>١) راجع فتح القدير ٥/ ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي ، كتاب تفسير القرآن ٥/ ٢٠٨ ح ٢٩٦٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة آية رقم ٦٢.

الإيمان على الإطلاق ، ويحتمل أن يريد بقوله : ﴿ وَءَامَنُوا ﴾ أي :

وعمل عمل المؤمنين حتى وافوا على ذلك ، ويحتمل أن يريد

التأكيد فذكر التوبة والإيهان إذ هما ملازمان ، إلا أن التوبة – على

هذا - تكون من كفر ولابد ، فيجئ ﴿ تَابُواْ ﴾ ، ﴿ وَءَامَنُوا ﴾

بمعنى واحد ، وهذا لا يترتب في توبة العاصي ، فإن الإيهان متقدم

لتلك ولابد. هو وتوبة الكفر متلازمان. وقوله: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ ﴾

إيجاب ووعد مرج . قال : ويحتمل قوله ﴿ تَابُواْ ﴾ ﴿ وَءَامَنُوا ﴾ أن

يكون لم تقصد رتبة الفعلين على حرف الواو في أنها لا توجب رتبة،

من تاب من بني إسرائيل ، ونحن نعلم أن بني إسرائيل قد آمنوا

بموسى ، وخرجوا مع نبيهم فارين من فرعون وجبروته ، فارين

إن ما قاله المفسر الكبير ابن عطية من أن هذه الآية إشارة إلى

ويكون ﴿ وَءَامَنُوا ﴾ بمعنى وهم مؤمنون قبل وبعد) ١٠٠٠ .

ويوصف به كل من دخل في شريعته مقرأ بالله ومعترفاً بنبوته ، وتارة يستعمل على سبيل المدح ويراد به إذعان النفس للحق على سبيل التصديق، وذلك باجتماع ثلاثة أشياء:

التوبة في منهج القرآن الكريم

تحقيق بالقلب ، وإقرار باللسان ، وعمل بحسب ذلك بالجوارح ، ويقال لكل واحد من الاعتقاد والقول : الصدق ، والعمل الصالح: إيهان ('' .

وبعد هذه الكلمة عن الإيهان يطيب لي أن استعرض أقوال العلماء في اقتران الإيمان بالتوبة . والله الهادي إلى سواء السبيل . قال الله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ عَمِلُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوٓاْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

قال ابن عطية : (تضمنت هذه الآية الوعد بأن الله عز وجل يغفر للتائبين والإشارة إلى من تاب من بني إسرائيل . وفي الآية ترتيب الإيهان بعد التوبة، والمعنى في ذلك أنه أراد بقوله: ﴿ وَءَامَنُوا ﴾ أن التوبة نافعة لهم منجية فتمسكوا بها ، فهذا إيهان خاص بعد

إلى الله تعالى ، كما قال : ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ ``` .

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>١) راجع المحرر الوجيز ٦/ ٩١.

<sup>(</sup>١) راجع بصائر ذوي التمييز ٢/ ١٥٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية رقم ١٥٣.

وعندما تركهم موسى ؛ رجعوا عن إيهانهم باتخاذهم العجل إلها ، قال تعالى في الآية السابقة على هذه الآية : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا اللهِ مَن اللهِ مَن رَبِهِم وَذِلَّةٌ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَكَذَالِكَ خَرِى ٱلْمُفْتَرِينَ ﴾ ".

ثم ماذا ؟ ثم تابوا عن فعلتهم الشنيعة ، عندما استقر الإيمان مرة أخرى في قلوبهم . فالآية على هذا التخريج لا تحتاج إلى هذه الاحتمالات الكثيرة التي ذكرها المفسر الكبير .

ويؤكد الذي ذهبت إليه ما ذكره القرطبي عند حديثه عن هذه الآية بقوله (ثم أخبر الله تعالى: أنه يقبل توبة التائب من الشرك وغيره ﴿ وَٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّ اَتِ ﴾ أي: الكفر والمعاصي ﴿ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا ﴾ مِنْ بَعْدِهَا ﴾ أي: من بعد فعلها ﴿ وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا ﴾ أي: من بعد التوبة ﴿ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ "".

فإذا تركنا الإمام القرطبي ، واتجهنا إلى صاحب زاد المسير

أحدهما: أنها الشرك.

والثاني : الشرك وغيره من الذنوب . ﴿ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِهَا ﴾ يعني السيئات . وفي قوله : ﴿ وَءَامَنُوا ﴾ قولان :

أحدهما: آمنوا بالله ، وهو يخرج على قول من قال: السيئات هي الشرك.

والثاني: آمنوا بأن الله تعالى يقبل التوبة(''.

فإذا اتجهنا إلى مفسر قريب العهد بابن الجوزي، وهو الإمام القرطبي نراه يفرع هذه المسألة، ويستعرض أقوال العلماء والفرق الذين أدلوا بدلوهم في اقتران التوبة بالإيمان، فنراه يقول عند حديثه عن قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱللَّهُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا في وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا في وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا في وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا في وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا في وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير القرطبي ٢٩٢.

<sup>(</sup>١) راجع زاد المسير ٣/ ٢٦٦.

ٱلسَّيِّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْفَنَ وَلَا السَّيِّاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ فَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْفَنَ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُواللَّهُ الللْمُ الللْمُواللِمُ الللْمُواللَّالِمُ الللْمُواللَّالِمُ اللللْمُ الللْمُواللَّالِمُ اللْمُواللَّاللَّالِمُ الللْمُواللَّالِمُ اللْمُواللَّاللَّالِمُ اللْمُواللِمُ اللَّاللَّالِمُ الللْمُواللَّا

هذه الآية عامة لكل من عمل ذنباً ، وقيل: لمن جهل فقط ، والتوبة لكل من عمل ذنباً في موضع آخر ، واتفقت الأمة على أن التوبة فرض على المؤمنين لقوله تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ اللَّهِ مَهُود بَ ﴾ ".

وتصح من ذنب مع ألإقامة على غيره من غير نوعه - خلافاً للمعتزلة في قولهم: لا يكون تائباً من أقام ذنب ، ولا فرق بين معصية ومعصية - هذا مذهب أهل السنة .

وإذا تاب العبد فالله سبحانه بالخيار إن شاء قبلها ، وإن لم يشأ لم يقبلها ، وليس قبول التوبة واجباً على الله من طريق العقل - كما قال المخالف - لأن من شرط الواجب أن يكون أعلى رتبة من الموجب عليه ، والحق سبحانه خلق الخلق ومالكهم والمكلف لهم ؛

فلا يصح أن يوف بوجوب شيء عليه ، تعالى الله عن ذلك . غير أنه قد أخبر سبحانه – وهو الصادق في وعده – بأنه يقبل التوبة عن العصيان من عباده بقوله تعالى : ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّ عَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ ". وقوله : ﴿ وَهُو المَّرْيَعْلَمُ وَاللهَ هُو يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ ". وقوله : ﴿ وَإِنّى لَغَفّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمّ ٱهْتَدَىٰ ﴿ وَاللهِ \* ".

فإخباره سبحانه وتعالى عن أشياء أوجبها على نفسه ، يقتضي وجوب هذه الأشياء . والعقيدة أنه لا يجب عليه شيء عقلاً ، فأما السمع فظاهره قبول توبة التائب . قال أبو المعالي " وغيره : وهذه

<sup>(</sup>١) نسورة النساء الآيتان ١٧ -١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٣١.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى أية رقم ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة طه آية رقم ٨٢.

<sup>(</sup>٤) هو عبدالملك بن عبدالله أبو المعالي الملقب بإمام الحرمين : أعلم المتأخرين من أصحاب الشافعي ، ذهب إلى مكة والمدينة فأفتى ودرس جامعاً لطرق المذاهب ، له العديد من المصنفات منها : (البرهان في أصول الفقه) (العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية) وغير ذلك ،

حق العباد على الله ؟) قال : الله ورسوله أعلم . قال : (أن يدخلهم

الجنة) ('' . فهذا كله معناه على فضله ورحمته بوعده الحق ، وقوله

الصدق ، دليله قوله تعالى : ﴿ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ " . أي

وعد بها . أي أنه وعد ، ولا خلف في وعده أنه يقبل التوبة إذا

كانت بشروطها المصححة لها..) (") . هذا ما قاله القرطبي عن

التوبة واقترانها بحقيقة الإيمان. ثم تناول شروط التوبة -التي سبق

الحديث عنها- ومضيفاً لها أن يكون الإقلاع عن الذنب أو عدم

الرغبة ، أو قلة الحيلة التي يمكن أن تحقق له أهدافه في المعصية أو

أحد العلماء المعاصرين ، وهو العالم الجليل ابن عاشور رحمه الله

ويطيب لي أن أختم موضوع اقتران التوبة بالإيمان بما قرره

الظواهر إنها تعطي غلبة ظن ، لا قطعاً على الله تعالى بقبوله التوبة.

التوبة في منهج القرآن الكريم

قال ابن عطية : وقد خولف أبو المعالي وغيره في هذا المعنى ، فإذا فرضنا رجلاً قد تاب توبة نصوحاً ، تامة الشروط ، فقال أبو المعالي : ويغلب على الظن قبول توبته ، وقال غيره : يقطع على الله تعالى بقبول توبته ، كما أخبر عن نفسه جل وعز : قال ابن عطية : وكان أُبِيّ رحمه الله يميل إلى هذا القول ويرجحه وبه أقول: والله أرحم بعباده من أن ينخرم في هذا التائب المفروض معنى قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ > " . وقوله : ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ ٱهْتَدَىٰ ﴿ ﴿ ثَا . وإذا تقرر هذا فاعلم أن في قوله: (على الله) حقاً وليس على ظاهره، وإنها المعنى: على فضل الله ورحمته بعباده ، وهذا نحو قوله ﷺ لمعاذ : (أتدري ما

الجريمة التي تتوق نفسه لارتكابها .

<sup>(</sup>١) هذا جزء من حديث طويل أخرجه البخاري في اللباس ١٠١ والتوحيد ١، ومسلم في الإيمان ٤٩، ٤٨، والترمذي في الإيمان ١٨، وابن ماجه في الزهد ٣٥ باب ما يرجى من رحمة الله يوم القيامة.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ١٢.

<sup>(</sup>٣) راجع تفسير القرطبي ٥/ ٩٠ وما بعدها بتصرف.

وتوفى عام ٤٧٨هـ. انظر (وفيات الأعيان) ١٦٧/٣ ، (العبر) 7/197.

<sup>(</sup>١) سورة الشوري آية رقم ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة طه آية رقم ٨٢.

عاشور عن اقتران التوبة بالإيهان.

ولا شك أن الجميع من خلق الله تعالى ، وهم تحت مشيئته وإرادته ، لا يملكون التوبة إلا أن يتوب الله عليهم ؛ مصداقاً لقوله تعالى : ﴿ وَظُنُواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللّهِ إِلّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ ﴾ "" ، ولا يقدرون عليها . والرأي الذي نرتضيه نتيجة لما سبق أن توبة التائب بشروطها مقبولة ؛ مصداقاً لقوله تعالى : ﴿ وَهُو ٱلّذِي يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ - وَيَعْفُواْ عَنْ السِّيَعَاتِ ﴾ " ، وإذا كان الأمر كذلك فعلينا أن نجلي أقوال العلى العرودهم في التوبة واقترانها بالصلاة والزكاة . وعلى الله قصد السبيل .

التوبةُ واقترائها بالصَّلاةِ والزَّكَاة :

قبل أن نتناول هذا الموضوع بالتبيين والتوضيح ، وعرض أقوال العلماء ومفكري الإسلام بشأنه ، نرى أن نقدم بين يدي هذا الكتاب نبذة مختصرة عن مفهوم الصلاة والزكاة في منهج الإسلام .

صاحب التفسير المشهور، ولاشك أنه أضاف جديداً إلى ما توصل إليه السابقون من علماء الإسلام الأجلاء، فهو يقول: (اعتراض بأنهم إن تابوا وآمنوا يغفر الله لهم على عادة القرآن من تعقيب التهديد بالترغيب، والمغفرة ترجع إلى عدم مؤاخذتهم في عقاب الآخرة وإلى ارتفاع غضب الله عنهم في المستقبل.

والمراد بالسيئات: ما يشمل الكفر، وهو أعظم السيئات، والتوبة منه وهي الإيهان، وعطف الإيهان على التوبة، مع أن التوبة تشكل من حيث أن الإيهان توبة من الكفر، إما للاهتهام به؛ لأنه أصل الاعتداد بالأعهال الصالحة عند الله تعالى كقوله: ﴿ وَمَا أَدُرَىٰكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ۚ فَى فَكُرَقَبَةٍ ۚ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ فَ الله يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ فَى أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ فَى أُو مِنَ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا وَتَوَاصَوْا بِٱلْمَرْحَمَةِ فَى الله وللله يظن أن الإشراك وتَواصَوْا بِٱلصَّرِوتَواصَوْا بِٱلْمَرْحَمَةِ فَى الله وللله يظن أن الإشراك لله طورته لا تنجي منه التوبة، وإما أن يراد بالإيهان، إيهان خالص فيشمل عمل الواجبات) " هذا ما قاله العلماء، وما أضافه ابن

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ١١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الشوري آية رقم ٢٥.

<sup>(</sup>١) سورة البلد آية رقم ١٢-١٧.

<sup>(</sup>۲) راجع تفسير ابن عاشور ۹/ ١٢٠.

الطريق الواحد المستقيم .

والصلاة رحمة ؛ لأنها تخرج المؤمنين من ظلمات الضلالة إلى

وصلاة الملائكة رحمة واستغفار ، قال تعالى : ﴿ وَيَسْتَغُفِرُونَ

وصلاة الرسول ﷺ لأمته رحمة ودعاء ، قال الله تعالى مخاطباً

الزكاة : النمو الحاصل عن بركة الله تعالى : ومنه الزكاة لما

وبزكاة النفس وطهارتها يصير الإنسان مستحقاً في الدنيا

يخرجه الإنسان من حق الله تعالى إلى الفقراء ، وتسميته بذلك لما

يكون فيه من رجاء البركة ، أو لتزكية النفس أي تنميتها بالخيرات

الأوصاف المحمودة ، وفي الآخرة الأجر والثواب . والتطهير

رسوله الكريم على: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌّ أَهُمْ ﴾ ".

هذه هي الصلاة في منهج الإسلام فهاذا عن الزكاة ؟

نور الإيمان ، ومن العماية إلى الهدى ، ومن الطريق المشتبه إلى

لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً ﴾ ".

الصلاة من العبادات التي لم تنفك شريعة منها ، وإن اختلف صورها بين شرع وآخر ، ولذلك قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنِّا مُّوْقُوتًا ﴾ "

التوبة في منهج القرآن الكريم

وقال بعضهم: أصل الصلاة من الصلي ، ومعنى صلى الرجل أزال عن نفسه بهذه العبادات الصلى الذي هو نار الله الموقدة.

والصلاة: هي الصلة بين العبد وربه ، والرابطة التي تربط الأرض بالسهاء ، ومعراج المؤمنين إلى ربهم ، والمطية السريعة التي تنقلنا إلى رحاب الله سبحانه وتعالى عندها يزول البعد ، وتنمحي المسافات ؛ مصداقاً لقوله تعالى : ﴿ وَٱسْجُدْ وَٱقْتُرِبِ ﴾ "

والصلاة رحمة مهداة من الله إلى عباده ، ومن الملائكة الأبرار إلى العباد المخلصين . يقول الله تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلَّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ ۚ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا 🚭 ﴾ ``` .

والبركات.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ١٠٣.

<sup>(</sup>١) سورة غافر آية رقم ٧.

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٠٣. (٢) سورة العلق آية رقم ١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب آية رقم ٤٣.

لأن التوبة من الكفر تكون بالإسلام .

﴿ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ فيها وجهان :

أحدهما : أي : اعترفوا بإقامتها ، وهو مقتضى قول أبي حنيفة؛ لأنه لا يقتل تارك الصلاة إذا اعترف بها .

الثاني : أنه أراد فعل الصلاة ، وهو مقتضى قول مالك والشافعي ؛ لأنهما يقتلان تارك الصلاة وإن اعترف بها .

﴿ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوةَ ﴾ يعني: اعترفوا بها على الوجهين معاً ؛ لأن تارك الزكاة لا يقتل مع الاعتراف بها ، وتؤخذ من ماله جبراً . وهذا إجماع ".

هذا ما قاله الماوردي . ولاشك أن وظيفته كقاض يمجُّص الأحكام ، ويقُوّم معوجها عن طريق الأدلة والبراهين ، كان لها أعمق الأثر فيها خطه قلمه ، سواء في مجال السياسة وإقامة الدولة ، أو في تفسيره لآيات الكتاب العزيز . أما الإمام القرطبي فيقول:(هذه الآية فيها تأمل . وذلك أن الله تعالى علق القتل على

ينسب تارة إلى العبد ؛ لاكتسابه ذلك ، نحو قوله تعالى : ﴿ قُدُ أُفْلَحُ مَن زَكُّنهَا ۞ ﴾ " ، وتارة إلى الله تعالى ؛ لكونه فاعلاً لذلك في الحقيقة ، نحو : ﴿ بَلِ ٱللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشَآءُ ﴾ (")، وتارة إلى النبي عَلَيُّ ؟ لكونه واسطة في وصول ذلك إليهم ، نحو قوله تعالى : ﴿ خُذِّ مِنْ أُمْوَ الْهِمْ صَدَقَةٍ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾ ".

التوبة في منهج القرآن الكريم

أما اقترانها بالتوبة فذلك لقوله تعالى : ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ ```.

يقول الماوردي (٥) . عند تفسيره لهذه الآية : (أي : أسلموا ؟

<sup>(</sup>١) راجع النكت والعيون تفسير الماوردي ٢/ ١٢٠.

<sup>(</sup>١) سورة الشمس آية رقم ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٥) هو ابن محمد بن حبيب أبو الحسن الماوردي ، الفقيه الشافعي . كان من وجوه الفقهاء الشافعية ، ولد في البصرة عام ٣٦٤هـ وتوفي ببغداد عام ٠٥٠هـ، من مصنفاته: الأحكام السلطانية، والنكت والعيون، والحاوى في فقه الشافعية ، وغير ذلك . انظر طبقات الشافعية ٣/ ٣٠٣، وفيات الأعيان ٣/ ٢٨٢.

الشرك، ثم قال : ﴿ فَإِن تَابُواْ ﴾ والأصل : أن القتل متى كان للشرك يزول بزواله ، وذلك يقتضي زوال القتل بمجرد التوبة ، من غير اعتبار إقامة الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وهذا بيّن في هذا المعنى ، غير أن الله تعالى ذكر التوبة وذكر معها شرطين آخرين ، فلا سبيل إلى إلغائهما ، نظيره قوله على: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ، فإن فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله) ". قال ابن العربي " : فانتظم القرآن والسنة واطردا . ولا خلاف

التوبة في منهج القرآن الكريم

بين المسلمين أن من ترك الصلاة وسائر الفرائض مستحلاً كفر ، ومن ترك السُّنَّةَ متهاوناً فسق ، ومن ترك النوافل لم يحرج ، إلا أن يجحد فضلها فيكفر ؛ لأنه يصير راداً على الرسول على ما جاء به

وقال أيضاً هذه الآية دالة على أن من قال : قد تبت ، أنه لا يتجزأ بقوله حتى ينضاف إلى ذلك أفعاله المحققة للتوبة ؛ لأن الله عز وجل شرط هذا مع التوبة إقامة الصلاة ، وإيتاء الزكاة ليحقق بهما التوبة) ".

ونرى أن القُرطبي في كلمته هذه فرق بين القتل وبين قبول التوبة ، فإذا تاب رُفِع عنه القتل . ولكن تحقيق التوبة ودخوله في زمرة المؤمنين لا يكون إلا بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة . أي أن يحقق القول الفعل. وإذا كانت هذه تصورات السابقين من رجالات التفسير ، فيطيب لنا أن نتعرف على أقوال بعض المعاصرين بالنسبة للآية التي معنا .

يقول سيد قطب : (لقد كانت هناك وراءهم اثنتان وعشرون

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه البخاري في الإيهان ١٧، ٢٨ ، والصلاة ٢٨، والزكاة ١ ومسلم في كتاب الإيمان ٣٦، ٣٦ وأبو داود في الجهاد ٩٥، والترمذي في التفسير سورة ٨٨، وابن ماجه في الفتن ١.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عبدالله بن محمد المعافري أبو بكر بن العربي ، قاض من حفاظ الحديث ، ولد في أشبيلية عام ٢٦٨هـ ، ورحل إلى المشرق، وبلغ رتبة الاجتهاد في علوم الدين ، وصنف في الحديث والفقه والأصول والتفسير والأدب والتاريخ ، توفي عام ٥٤٦هـ ، راجع وفيات الأعيان ٤/ ٢٩٦، العبر ٤/ ١٢٥.

<sup>(</sup>١) راجع تفسير القرطبي ٨/ ٧٤.

سنة من الدعوة والبيان ، ومن إيذائهم للمسلمين وفتنتهم عن دينهم، ومن حرب للمسلمين وتأليب على دولتهم ، ثم من سياحة هذا الدين . ورسوله وأهله معهم ، .. وإنه لتاريخ طويل ، ومع هذا كله فقد كان الإسلام يفتح لهم ذراعيه ؛ فيأمر الله نبيه والمسلمين الذين أوذوا وفتنوا وحوربوا وشردوا وقتلوا .. كان يأمرهم أن يكفوا عن المشركين إن هم اختاروا التوبة إلى الله تعالى ، والتزموا شعائر الإسلام التي تدل على اعتناقهم هذا الدين، واستلامهم له وقيامهم بفرائضه ، وذلك أن الله لا يرد تائباً مها تكن خطاياه : ﴿إِنَّ ٱللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ "كن خطاياه : ﴿إِنَّ ٱللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ "كن خطاياه : ﴿إِنَّ ٱللهُ كَنْ اللهُ لا يرد تائباً مها له وقيامهم بفرائه و الله و الله الله و اله و اله و الله و اله و

ثم يقول: (ما جاء في الآية) هو نص كان يواجه واقعاً في مشركي الجزيرة يومذاك. فيا كان أحدهم ليعلن توبته، ويقيم الصلاة ويؤتي الزكاة إلا وهو يعني الإسلام كله، ويعني استسلامه له ودخوله فيه. فنصت الآية على التوبة، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، لأنه ما كان ليفعل هذا منهم في ذلك الحين إلا من نوى الإسلام، وارتضاه بكامل شروطه وكامل معناه، وفي أولها

الدينونة لله وحده ، وشهادة أن لا إله إلا الله ، والاعتراف برسالة محمد على بشهادة أن محمداً رسول الله على . فليست هذه الآية بصدد تقرير حكم فقهي ، إنها هي بصدد إجراء واقعي له ملابساته) (() .

ومع تقديرنا واحترامنا لصاحب الظلال ، نرى أن الآية قد تضمنت حكماً فقهياً ، وهو عدم القتل وعصمة أموالهم ، وذلك من منطلق حديث الرسول والله الذي يقول فيه : (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دمائهم وأموالهم ...) " إلخ .

فهذا الحديث أمر من الله تعالى بمقاتلتهم وسفك دمائهم وغنيمة أموالهم. ثم جاءت الآية ، وكأنها تقول للرسول كالله كف عن قتلهم وأخذ أموالهم بقوله تعالى : ﴿ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ " . وهل التخلية إلا الكف والمنع ؟ فكيف لا تكون الآية متضمنة حكاً فقهيا . وإذا كانت هذه الآية قد تضمنت (التخلية لينطلقوا إلى حال

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ٩٩.

<sup>(</sup>١) راجع في ظلال القرآن لسيد قطب ، ٣/ ١٦٠١، ١٦٠٢.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريج هذا الحديث قريباً من هذا ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية ٥.

سبيلهم ، فإن الآية التي جاءت بعدها في نفس السورة قد أوجبت على المسلمين مؤاخاتهم في الدين ومراعاتهم في شئون الحياة ، قال الله تعالى : ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوٰةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينُ وَنُفَصِّلُ ٱلْأَيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (١) . الآية الثانية : قال الله تعالى : ﴿ فَإِذْ لَمِّ تَفْعَلُواْ وَتَابَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ (١) .قال ابن الجوزي في تفسيره : أي : فتجاوز عنكم وخفف بنسخ إيجاب الصدقة . وقال مقاتل بن حيان : إنها كان ذلك -أي النسخ- لعشر ليال . وقال قتادة : ما كان إلا ساعة من

التوبة في منهج القرآن الكريم

فابن الجوزي يرى أن قوله تعالى :﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَبْوَلكُمْ صَدَقَةٍ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾ ( ) . قد نسخت بقوله تعالى : ﴿ وَتَابَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ .

فإذا أردنا أن نتعرف على رأي ابن عطية في تفسيره لهذه الآية ، فنراه ينفي قضية النسخ . ونص كلامه في ذلك : (ومن قال : إن هذه الصدقة منسوخة بآية الزكاة فقوله ضعيف لا يحصل كيفية النسخ ، وما ذكر في نحو هذا عن ابن عباس رها لا يصح عنه . والله تعالى أعلم) ".

وقضية النسخ التي قال بها ابن الجوزي واستبعدها ابن عطية، لم تجد حلاً لها عند المفسر المعاصر ابن عاشور . فنراه يقول : (المشهور عند جمع من سلف من المفسرين ، أنها نزلت بعد عشرة أيام من التي قبلها ، وذلك أن بعض المسلمين القادرين على تقديم الصدقة قبل النجوى شق عليهم ذلك ، فأمسكوا عن مناجاة النبي ﷺ فأسقط الله وجوب الصدقة .

وقد قيل : لم يعمل بهذه الآية غير على بن أبي طالب رفيه ولعل غيره لم يحتج إلى نجوى الرسول على واقتصد مما كان يناجيه). ثم يتابع حديثه قائلاً : (قال المفسرون : على أن هذه الآية ناسخة للتي قبلها فسقط وجوب تقديم الصدقة لمن يريد مناجاة الرسول على،

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة آية رقم ١٣.

<sup>(</sup>٣) راجع زاد المسير ٨/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المجادلة آية رقم ١٢.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عطية ١٤/ ٣٥٥.

والطاعات المصلحة للقلوب".

شق على المسلمين ، وعلم الله ذلك منهم ، وكان الأمر قد أدى

غايته ، وأشعرهم بقيمة الخلوة التي يطلبونها ، فخفف الله عنهم

ونزلت الآية التالية برفع هذا التكليف، وتوجيههم إلى العبادات

أرادها الله سبحانه وتعالى من الجماعة الإسلامية ، وهو إخساسهم

بقيمة الوقت بالنسبة للرسول على وهذا الوقت يجب أن يكون

خالصاً لجماعة المسلمين بعامةً ، إلا إذا كانت هناك ضرورة ملحة

لبعض الأفراد بالانفراد برسول الله على شريطة ألا يطغى ذلك على

مصلحة الجماعة . ولقد استجاب المسلمون لهذه التربية العالية التي

أمرهم بها ربهم جل وعلا . وإذا كان الأمر كذلك فيطيب لنا أن

نتناول بالعرض والإنابة الموضوع الثالث : وهو اقتران التوبة

بالعمل الصالح. والله الهادي إلى ما يحب ويرضى.

إن صاحب الظلال قد وضع يده على الأهداف السامية التي

وروي ذلك عن ابن عباس رها واستبعده ابن عطية) (١).

التوبة في منهج القرآن الكريم

إن ابن عاشور رحمه الله لم يضف جديداً إلى ما قاله ابن الجوزي وما اعترض به ابن عطية ، الأمر الذي يقتضينا أن نتعرف على رأي صاحب الظلال لعلنا نجد عنده إضافة جديدة في تفسير هذه الآية . قال صاحب الظلال : وهكذا يتولى القرآن تربية النفس وتهذيبها ، وتعليمها الفسحة والسماحة ، والطاعة بأسلوب التشويق والاستجاشة ، فالدين ليس بالتكاليف الحرفية ، كذلك يعلمهم القرآن أدباً آخر في علاقتهم برسول الله على فيبدو أنه كان هناك تزاحم على الخلوة برسول الله على ليحدثه كل فرد في شأن يخصه ويأخذ فيه توجيهه ورأيه أو ليستمتع بالانفراد به مع عدم التقدير لمهام رسول الله ﷺ الجماعية وعدم الشعور بقيمة وقته ، وبجدية الخلوة به ، وأنها لا تكون إلا لأمر ذي بال ، فشاء الله أن يشعرهم بهذه المعاني بتقرير ضريبة للجماعة من مال الذي يريد أن يخلو برسول الله على ويقتطع من وقته الذي هو من حق الجماعة في صورة صدقة يقدمها قبل أن يطلب المناجاة والخلوة .. ولكن الأمر

<sup>(</sup>١) راجع في ظلال القرآن ٨/ ٢١ بتصرف.

<sup>(</sup>۱) راجع تفسير ابن عاشور ۲۸/۲۸.

فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

## التَّوْبَةُ والْعَمَلُ الصَّالِحُ:

خلق الله تعالى الإنسان ، وزوده بقوى وطاقات لا حصر لها ، وما زال العلم يكشف عنها يوماً بعد يوم ، مما يجعل العقول تصاب بالدهشة والانبهار .

التوبة في منهج القرآن الكريم

والإسلام يعمل دائهًا على توجيه هذه الطاقات توجيهاً حسناً في طريق العمل والإنتاج ، على أساس من شرائعه ومبادئه . والعمل في منهج الإسلام، هو العمل المقبول عند الله تعالى ؛ لأنه يسير حسب شرائعه ووحيه . قال الله تعالى : ﴿ أُوْلَتِمِكَ ٱلَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ ٱلْجِنَّةِ وَعْدَ ٱلصِّدْقِ ٱلَّذِي كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴿ فَيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِۦ ۗ وَٱللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ

يجزيهم الله أحسن ما عملوا ؛ لأنهم لا يغفلون عن أداء حق الله في الصلاة ، وأداء حق العباد في الزكاة ﴿ رِجَالٌ لَّا تُلُّهِ مِهِمْ تِجَارَةٌ ۗ

وَلَا بَيِّعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوٰةِ شَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ

وهم يخافون ذلك اليوم ؛ فلا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله ،

وهم مع هذا الخوف يعلقون رجاءهم بثواب الله ﴿ لِيَجْزِيُّهُمُ ٱللَّهُ

أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَّلِهِ ع الإسلام

دعامة الحياة ، ووسيلة لتحقيق دور الخلافة في الأرض. قال تعالى :

﴿ وَقُلِ آعْمَلُواْ فَسَيَرَى ٱللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَسَثَّرَدُونَ إِلَى

يعقب الندم والتوبة ، وللنية الطيبة مكانها ، ولكنها هي بذاتها

ليست مناط الحكم والجزاء ، إنها تحسب مع العمل ، فتحدد قيمة

العمل ، وهذا معنى الحديث : (إنها الأعمال بالنيات ) " .

إن الندم والتوبة ليسا نهاية المطاف ، ولكنه العمل الذي

عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيُنبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ " عَلِمِ اللَّهِ اللَّهِ ا

تتقلب فلا تثبت على شيء من الهول والكرب والاضطراب،

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه ١/ ٢ كتاب بدء الوحي ، ومسلم في صحيحه ٢/ ١٥١٥ كتاب الإمارة ، بيان قدر ثواب من غزا فغنم ومن لم يغنم .

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف آية رقم ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٣٨.

الأعمال .. لا مجرد النيات . ولهذا لما سئل الرسول ﷺ : أي الكسب أطيب قال : (عمل الرجل بيده وكل بيع مبرور) " . وعن أنس عليه قال : كنا مع النبي عليه في سفر ، فمنا الصائم ومنا المفطر . قال: فنزلنا منزلاً في يوم حار، أكثرنا ظلاً صاحب الكساء فمنا من يتقي الشمس بيده. قال: فسقط الصوام - إعياء - وقام المفطرون فضربوا الأندية وسقوا الركاب. فقال الرسول على : (ذهب المفطرون اليوم بالأجر كله) ".

التوبة في منهج القرآن الكريم

بل إن الإسلام عَدَّ الإقبال على العمل والتشمير عن ساعد الجد فيه ضرب من الجهاد في سبيل الله . مر رجل على النبي عليه فرأى أصحاب الرسول من جلده ونشاطه في الاكتساب والارتزاق ما حملهم على الكلام فيه ، قالوا: يا رسول الله لو كان في سبيل الله هذا ؟ فقال الرسول ﷺ : (إن كان خرج يسعى على ولده صغاراً فهو في سبيل الله . وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين

فهو في سبيل الله . وإن كان خرج يسعى على نفسه يعفها فهو في سبيل الله . وإن كان خرج يسعى رياء ومفخرة فهوة في سبيل الشيطان) ".

ومن هنا جاءت التوبة مرتبطة بالعمل الصالح في كثير من آيات القرآن الكريم ؛ من ذلك قول الله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصۡلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُوْلَتِهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ ۚ وَأَنا ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴿ ``.

فإذا أردنا أن نتعرف على أقوال المفسرين في هذه الآية ، نرى الإمام الطبري يستهل حديثه عن هذه الآية بقوله: (إلا من أناب من كتمانه ذلك منهم ، وراجع التوبة بالإيمان بمحمد عليه ، والإقرار به وبنبوته ، وتصديقه فيها جاء به من عند الله ، وبيان ما أنزل الله في كتبه التي أنزل على أنبيائه ؛ من الأمر باتباعه ، وأصلح حال نفسه بالتقرب إلى الله من صالح الأعمال بما يرضيه عنه ، وبين الذي علم من وحي الله الذي أنزله إلى أنبيائه ، وعهد إليهم في كتبه فلم

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده ٤/ ١٤١ عن رافع عن خديج .

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه مسلم في الصيام ٩٧، وأبو داود في الصوم ٤٢، والترمذي في الصوم ١٩، والنسائي في الصيام ٥٢، ٥٩، وأحمد بن حنبل في المسند / ١٢، ٧٨، ٥٥٩.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه مسلم في الزكاة ٣٨، والترمذي في البر ٤٢، وأحمد بن حنبل في المسند ٥/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ١٦٠.

يكتمه، وأظهره فلم يخفه ﴿ فَأُولَتِ لِكَ ﴾ يعني هؤلاء الذين فعلوا هذا الذي وصفت منهم ، وهم الذين أتوب عليهم ، فأجعلهم من أهل الإياب إلى طاعتي والإنابة إلى مرضاتي) ".

فنرى الطبري اشترط لتوبة الله على عباده شروطاً ثلاثة: أولاً: الإيمان الكامل بنبوة محمد على ، والتصديق بكل ما جاء به من عند ربه .

ثانياً: إصلاح حال نفسه بالتقرب إلى ربه ، والعمل على مرضاته ، والمداومة على هذا العمل .

ثالثاً: عدم كتهان ما أنزل الله على رسوله ، بل عليه إذاعته وإشاعته بين الناس ، حتى يكون من المقبولين الذي قال الله تعالى عنهم : ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ ﴾ " . ويقول ابن عطية : ثم استثنى الله تعالى التائبين الذين أصلحوا في أعهالهم وأقوالهم . ثم يوضح أن توبة الله على عبده : هي رجوعه به من المعصية إلى

الطاعة ". ولا نرى أن ابن عطية قد أضاف جديداً عما وضحه وبيّن معالمه شيخ المفسرين الطبري .

أما عند الإمام الطبري فهو يقول عند تفسيره لهذه الآية: (استثنى الله تعالى التائبين الصالحين لأعمالهم وأقوالهم المنيبين لتوبتهم ولا يكفي في التوبة عند علمائنا قول القائل: قد تُبتُ ، حتى يظهر منه في الثاني خلاف الأول. فإن كان مرتداً رجع إلى الإسلام مظهراً شرائعه ، وإن كان من أهل المعاصي ظهر منه العمل الصالح وجانب أهل الفساد والأحوال التي كان عليها ، وإن كان من أهل الأوثان جانبهم وخالط أهل الإسلام ، وهكذا يظهر عكس ما كان عليها )".

إن الإمام القرطبي وضع نصب عينيه عند تفسيره لهذه الآية أن التوبة إسلام جديد ، والإسلام كما قال الرسول على يجب ما قبله". فهو يرى أن التائب يعود إنساناً جديداً في كل تصرفاته

<sup>(</sup>١) راجع تفسير الطبري ٣/ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ١١٨.

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز لابن عطية ٢/ ٤٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۳/ ۲٦٠.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام أحمد في المسند ٤/ ١٩٩، ٢٠١، ٢٠٥.

وأحواله ، ينسلخ من جهالته الأولى ليكون المؤمن التقي الورع الذي يخاف الله ويخشاه ويجعل بينه وبين حياته الأولى وتصرفاته السابقة سداً منيعاً من الحصانة والوقاية وخشية الله تعالى في السر

التوبة في منهج القرآن الكريم

فإذا تركنا الإمام القرطبي واتجهنا إلى العالم المعاصر ابن عاشور ، نراه يتأثر بها قاله ابن مسعود : إن الآية خاصة بمن تاب من اليهود. يقول: (وشرط للتوبة أن يصلحوا ما أفسدوا، وهو بإظهار ما كتموه وأن يبينوه للناس ، فلا يكفي اعترافهم وحدهم ، أو في خلواتهم ، فالتوبة هنا الإيمان بمحمد على ، فإنه رجوع عن كتهانهم الشهادة له الواردة في كتبهم ، وإطلاق التوبة على الإيمان بعد الكفر وارد كثيراً في كتاب الله ، لأن الإيهان هو توبة الكافر من الكفر ، وإنها زاد بعده ﴿ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ ﴾ ؛ لأن شرط كل توبة أن يتدارك التائب ما يمكن تداركه مما أضاعه بفعله الذي تاب

ثانياً: قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا

(١) تفسير ابن عاشور ٢/ ٧٢.

(١) سورة النساء آية رقم ١٦.

فَإِن تَابَا وَأُصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَآ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا

قال الإمام القرطبي: ﴿ فَعَاذُوهُمَا ﴾ قال قتادة والسدي: معناه التوبيخ والتعيير . وقالت فرقة : هو السب والجفاء ذو تعيير. قال ابن عباس: النيل باللسان والضرب بالنعال.

واختلف العلماء في تأويل قوله تعالى : (والتي) وقولـه : ﴿ وَٱلَّذَانِ ﴾ فقال مجاهد وغيره: الآية الأولى في النساء عامة محصنات وغير محصنات ، والآية الثانية في الرجال خاصة . وبين لفظ التثنية صنفي الرجال من أحصن ومن لم يحصن ، فعقوبة النساء الحبس، وعقوبة الرجال الأذي، وهذا قول يقتضيه اللفظ، ويستوفي نص الكلام أصناف الزناة ، ويؤيده من جهة اللفظ قوله في الأولى : (من نسائكم) وفي الثانية : (منكم).

وقوله تعالى : ﴿ فإن تابا ﴾ أي : من الفاحشة ﴿ وأصلحا ﴾ يعني العمل فيها بعد ذلك . ﴿ فأعرضوا ﴾ أي : اتركوا أذاهما وتعييرهما . وإنها كان هذا قبل نزول الحدود . فلما نزلت الحدود

نسخت هذه الآية . وليس المراد بالإعراض الهجرة ، ولكنها متاركة معرض ، وفي ذلك احتقار لهم بسبب المعصية المتقدمة ، وبحسب الجهالة في الآية الأخرى . والله تواب أي : راجع بعباده عن المعاصي ".

لقد جلى القرطبي الآية ووضحها وأزال ما وقع فيه العلماء من لبس وتخبط لا يسنده دليل ، ولا يؤيده نص ، ومع هذه التجلية جاء في النهاية ، وأيَّد ما قاله العلماء من نسخ هذه الآية ، ولكنه لم يوضح لنا العقوبة الواقعة على الرجلين اللذين يأتيان هذه الفاحشة المنكرة بعد نزول الحدود .

وإذا كان هذا ما قاله صاحب الجامع لأحكام القرآن في القرن السابع الهجري ، فهاذا يمكن أن يضيفه صاحب الظلال في القرن الخامس عشر للهجرة ؟

يقول سيد قطب في قوله تعالى : ﴿ فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَآ ﴾ فالتوبة والإصلاح -كما سيأتي- تعديل أساسي في الشخصية والكينونة والوجهة والطريق والعمل والسلوك ،

ومن ثم تقف العقوبة ، وتكف الجهاعة عن إيذاء المنحرفين الشاذين، وهذا هو الإعراض عنها في هذا الموضوع ، أي : الكف عن الإيذاء : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ وهو الذي شرع العقوبة ، وهو الذي يأمر بالكف عنها عند التوبة والإصلاح ، ليس للناس من الأمر شيء في الأولى ، وليس لهم من الأمر شيء في الأخيرة ، إنها هم ينفذون شريعة الله وتوجيهه ، وهو تواب رحيم ، يقبل التوبة ويرحم التائبين .

واللمسة الإنسانية في هذه الإيهاءة ، هو توجيه قلوب العباد للاقتباس من خُلق الله ، والتعامل فيها بينهم بهذا الخلق ، وإذا كان الله تواباً رحيهاً ، فينبغي لهم أن يكونوا هم فيها بينهم متسامين رحماء أمام الذنب الذي سلف ، وأعقبه التوبة والإصلاح . إنه ليس تسامحاً في الجريمة وليس رحمة بالفاحشين ، فهنا لا تسامح ولا رحمة ، ولكن سهاحة ورحمة بالتائبين المتطهرين المصلحين ، وقبولهم في المجتمع ، وعدم تذكيرهم وتعييرهم بها كان منهم من ذنب تابوا عنه ، وتطهروا منه ، وأصلحوا حالهم بعده ، فينبغي -حينئذ مساعدتهم على استئناف حياة طيبة نظيفة كريمة ، ونسيان مساعدتهم على استئناف حياة طيبة نظيفة كريمة ، ونسيان

<sup>(</sup>١) راجع الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٥/ ٨٦، ٩٠.

جريمتهم حتى لا يثير في نفوسهم التأذي كلما واجهوا المجتمع بها ، ما قد يحمل بعضهم على الانتكاس والارتكاس واللجاج في الخطيئة ، وخسارة أنفسهم في الدنيا والآخرة ، والإفساد في الأرض، وتلويث المجتمع ، والنقمة عليه في ذات الأوان .

وقد عدلت هذه العقوبة كذلك -فيها بعد- فروى أهل السنن حديثاً مرفوعاً عن ابن عباس في قال: قال رسول الله على: (من رأيتموه يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا الفاعل والمفعول به) ".

وتبدو في هذه الأحكام عناية المنهج الإسلامي بتطهير المجتمع الإسلامي من الفاحشة ، ولقد جاءت هذه العناية مبكرة . فالإسلام لم ينتظر حتى تكون له دولة في المدينة ، وسلطة تقوم على

شريعة الله ، وتتولاها بالتنفيذ ؛ فقد ورد النهي عن الزنا في سورة الإسراء المكية قال تعالى : ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلرِّنَى ۗ إِنَّهُ كَانَ فَيحِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلرِّنَى ۗ إِنَّهُ كَانَ فَيحِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلرِّنَى ۗ إِنَّهُ كَانَ فَيحِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلرِّنَى ۗ إِنَّهُ وَكَانَ فَيحِشَةً وَسَآءَ

كما ورد في سورة المؤمنون: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلْزَّكُوةِ فَعِلُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَيفِظُونَ ﴾ إلّا عَلَى أَزُو جِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ ".

وكرر هذا القول في سورة المعارج ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ (" ويتابع صاحب الظلال حديثه قائلاً: (ولكن الإسلام لم تكن له في مكة دولة . ولم تكن له فيها سلطة ، فلم يسن العقوبات لهذه الجريمة التي نهى عنها في مكة ، إلا حين استقامت له الدولة والسلطة في المدينة ، ولم يعتبر النواهي والتوجيهات

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه أبوداود في كتاب الحدود ٢٩ باب فيمن عمل عمل قوم لوط ٢٦٤٤ بسنده عن ابن عباس قال : (قال رسول الله يشين ...) وذكره، والترمذي في الحدود حديث ٢٥٦١ باب في حد اللوطي ، وابن ماجه في الحدود حديث ٢٥٦٤ باب من عمل عمل قوم لوط ونسبه المنذري للنسائي أيضاً ولفظه عنده : (لعن الله من عمل عمل قوم لوط) كررها ثلاثاً .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية رقم ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون الآيات من ١-٦.

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج آية رقم ٢٩-٣٠.

وحدها كافية لمكافحة الجريمة ، وصيانة المجتمع من التلوث ، فلما أن أصبحت له دولة أخذ يزاول سلطته في صون المجتمع من الفاحشة عن طريق العقوبة والتأديب ، إلى جانب التوجيه

التوبة في منهج القرآن الكريم

إن صاحب الظلال يحصر تصوراته في هذه الآية في نقاط ثلاث : الأولى : ما أطلق عليه تعديل أساسي في الشخصية الإنسانية التي كانت منحرفة عن الطريق السويّ ، فهي تسير على غير هدىً من وحي ، أو دليلٍ من عقلٍ ، وتتخبط من جراء وسوسة الشيطان لها ، حتى إذا تابت ، وآبت ، واستقامت على الصراط المستقيم ، أصبحت لا يغريها لهو الحديث ، ولا يأخذ بلبها بهرج الدنيا وزخرفها .

الثانية : على المجتمع الإسلامي الاتباع لا الابتداع ، والتخلق بأخلاق الله تعالى التي أمرنا بها ، وما دام الله قد حرَّم الظلم على نفسه ، وأمرنا بعدم التظالم ، فعلينا السمع والطاعة .

وما دام الله رؤوفاً رحيهاً ، فعلينا أن نرحم هؤلاء الذين عادوا

إلى طريق الإيمان ؛ فلا نؤذيهم بقارع القول ، ولا نكون عوناً للشيطان عليهم ، بل علينا أن نساعدهم ؛ لاستئناف حياتهم الجديدة الطاهرة الملتزمة بتعاليم الإسلام .

الثالثة : حرص الإسلام على سلامة مجتمعه من الفحش والتفاحش حتى قبل أن تكون له دولة تقيم الحدود ، وترد الباغين عن تلويث المجتمع ، كانت له توجيهاته السليمة في التنفير من الزنا وأساليب المنكر ، واستمر الوضع على ذلك حتى أقيمت دولته، عندما شرعت الحدود وقننت العقوبات ؛ لأن الله يزع بالسلطان ما لم يزع بالقرآن .

ثَالْتًا : قال الله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَٱعۡتَصَمُوا بِٱللَّهِ وَأَخۡلَصُوا دِينَهُمۡ لِلَّهِ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلۡمُؤۡمِنِينَ وَسَوّفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أُجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللهِ سبحانه وتعالى ذلك بعد قوله : ﴿ إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ ﴾ ("). وسنحاول بمشيئة الله أن تكون لنا سياحة مع

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ١٤٥.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن بتصرف ٢/ ٢٧٧، ٢٧٨.

المفسرين ، وأقوال المفكرين الإسلاميين لنتعرف على تفسيرهم لهذه

التوبة في منهج القرآن الكريم

قال ابن الجوزي في تفسيره : (قال مقاتل : سبب نزولها أن قوماً قالوا عند ذكر مستقر المنافقين ، فقد كان فلان وفلان منافقين، فتابا ، فكيف يفعل بهم ؟ فنزلت هذه الآية . وعلى هذا يكون المعنى : إلا الذين تابوا من النفاق وأصلحوا أعمالهم بعد التوبة".

وكان الصحابة رضوان الله عليهم قد تعجبوا من توبة المنافقين الذين وصفهم الله تعالى : بأنهم في الدرك الأسفل من النار. دليله ما رواه الإمام البخاري في صحيحه بسنده عن الأسود قال: (كنا في حلقة عبدالله ، فجاء حذيفة حتى قام علينا فسلم ، ثم قال : لقد نزل النفاق على قوم خير منكم . قال الأسود سبحان الله؟ إن الله يقول: ﴿ إِنَّ ٱلْمَنفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ " . فتبسم عبدالله ، وجلس حذيفة في ناحية المسجد ، فقام عبدالله فتفرق أصحابه ، فرماني بالحصى فأتيته . فقال حذيفة : عجبت من

ضحكه وقد عرف ما قلت ، لقد أنزل النفاق على قوم كانوا خيراً منكم ثم تابوا ، فتاب الله عليهم (''

وما قاله ابن عاشور لا يخرج عما جاء في صحيح البخاري من أن الآية نزلت في توبة المنافقين .

وقال صاحب الظلال: (وفي مواضع أخرى كان يكتفى بأن يقول : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ ﴾ فالتوبة والإصلاح يتضمنان الاعتصام بالله ، وإخلاص الدين لله ؛ لأنه يواجه نفوساً تذبذبت ، وتولت غير الله ؛ فناسب أن ينص عند ذكر التوبة والإصلاح على التجرد لله ، والاعتصام به وحده ، وخلاص هذه النفوس من تلك المشاعر المذبذبة ، وتلك الأخلاق المخلخلة ليكون في الاعتصام بالله وحده قوة وتماسك ، وفي الإخلاص لله وحده خلوص وتجرد .

وبذلك تخف تلك الثقلة التي تهبط بالمنافقين في الحياة الدنيا إلى اللصوق بالأرض ، وتهبط بهم في الحياة الآخرة إلى الدرك الأسفل من النار . وبذلك يرتفع المؤمنون منهم إل مصاف

<sup>(</sup>١) زاد المسير لابن الجوزي ٢/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ١٤٥.

<sup>(</sup>١) فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر ٨/ ٢٦٦ ح٢٦٠٤.

المؤمنين المعتزين بعزة الله وحده ، المستعلين بالإيمان ، المنطلقين من ثقلة الأرض بقوة الإيمان ﴿ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أُجِّرًا

التوبة في منهج القرآن الكريم

وبهذه اللمسات المنوعة يكشف حقيقة المنافقين في المجتمع المسلم ويقلل من شأنهم ، وينبه المؤمنين إلى مزالق النفاق ، ويحذرهم مصيره ، ويفتح باب التوبة للمنافقين ، يحاول من فيه خير أن يخلص نفسه ، وينضم إلى الصف المسلم في صدق وحرارة وفي إخلاص) ".

وفي هذه الآية تتجلى شفافية صاحب الظلال ، فنراه يبرز نقاطاً جديدة في تفسير الآية ، تستروحها نفوس القابضين على دينهم في القرن العشرين ، فتأخذ بمجامع قلوبهم وتزيدهم قوة إيهان وتسلحهم بأسلحة واقية ضد طغيان المادية ، وضلالات أصحابها . ومن هذه النقاط :

أ-أنه أبرز الجديد الذي تنفرد به هذه الآية عن نظيراتها من

يُغْلَبُونَ ﴾ ```.

رابعاً قال الله تعالى : ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُالْمِهِ وَأَصْلَحَ

الآيات الأخرى ، وهو الاعتصام بالله ، واللجوء إلى حِماه ، حتى

تستقر نفوسهم ، وتطمئن قلوبهم ، ويهجرون النفاق إلى غير

غضاضة ولا مشاحة في نقل هؤلاء الذين توعدهم بأنهم في الدرك

الأسفل من النار إلى مصاف المؤمنين العائدين إلى ربهم: ﴿ إِنَّمَا

ج-التهوين من شأن المنافقين المصرين على نفاقهم في المجتمع

الإسلامي ، وأن أمرهم إلى بوار ، وكيدهم إلى ضلال ، وأموالهم

التي ينفقونها للصد عن سبيل الله ستكون عليهم حسرة وندامة ،

كما قال تعالى : ﴿ فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونِ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ

أُمْرُهُ رَ إِذَآ أَرَادَ شَيًّا أَن يَقُولَ لَهُ ركن فَيَكُونُ ﴿ ﴿ `` .

ب-إن الله تعالى هو مقلب قلوب العباد وأمرهم بيده ، فلا

<sup>(</sup>١) سورة يس آية رقم ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال آية رقم ٣٦.

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن سيد قطب ٢/ ٥٦٥.

### فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ ﴿

قال ابن عاشور في تفسيره: (أي: من تاب من السارقين من بعد السرقة تاب الله عليه ، أي : قبلت توبته ، وليس في الآية ما يدل على إسقاط عقوبة السرقة عن السارق إن تاب قبل عقابه ؟ لأن ظاهر (تاب - وتاب الله عليه) أنه فيها بين العبد وبين ربه في جزاء الآخرة ، فقوله: ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ > ترغيب لهؤلاء العصاة في التوبة ، وبشارة لهم . ولا دليل في الآية على إبطال حكم العقوبة في بعض الأحوال ، كما في آية المحاربين ، فلذلك قال جمهور العلماء: توبة السارق لا تسقط القطع ولو جاء تائباً قبل القدرة عليه . ويدل لصحة قولهم : إن النبي على قطع يد المخزومية. ولا شك أنها تائبة) " . وقال في ذلك لأسامة بن زيد : (أتشفع في حد من حدود الله . والله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها) ".

التوبة في منهج القرآن الكريم

ثم ذكر ابن عاشور رواية عن عطاء : إن جاء السارق تائباً قبل القدرة عليه سقط عنه القطع ، ونقل هذا عن الشافعي : وهو من حمل المطلق على المقيد حملاً على حكم المحارب ، وهذا يشبه أن يكون من متحد السبب ، مختلف الحكم والتحقيق .

ثم رد ابن عاشور على هذه الرواية بقوله : (إن آية الحرابة ليست من المقيد بل هي حكم مستفاد استقلالاً ، وأن الحرابة والسرقة ليسا سبباً واحداً فليست المسألة من متحد السبب ولا من قبيل المطلق الذي قابله مقيد) ".

وما قاله العالم الجليل ابن عاشور قد سبقه إليه الإمام القرطبي عند تناوله لهذه الآية حيث قال : (إن الله تعالى لما ذكر حد المحارب قال : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْمٍ ﴾ " . وعطف

حديث ١٦٨٨ باب قطع السارق الشريف وغيره ، والترمذي في الحدود حديث ٢٥٤٧ باب الشفاعة في الحدود ٤ باب الحد يشفع فيه حديث ٤٣٧٣.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٣٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن عاشور ۲،۷: ۱۹۳.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأنبياء ٤/ ٢١٣، باب حدثنا أبو اليمان .. إلخ ، وفي الحدود ٨/٩ باب كراهة الشفاعة في الحد ، ومسلم في الحدود

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن عاشور ۷/ ۱۹۳.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية رقم ٣٤.

عملاً صالحاً ويأخذ في خير إيجابي . ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصۡلَحَ فَا نِ ۖ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ " .

فالظلم عمل شرير مفسد ، ولا يكفي أن يكف الظالم عن ظلمه ويقعد ، بل لابد أن يعوضه بعمل إيجابي خير مصلح . على أن الأمر في المنهج الرباني أعمق من هذا ، فالنفس الإنسانية لابد أن تتحرك ، فإذا هي كفت عن الشَّر والفساد ولم تتحرك للخير والصلاح بقي فيها فراغ وخواء قد يرتدان بها إلى الشر والفساد، فأما حين تتحرك إلى الخير والصلاح فهي تأمن الارتداد إلى الشر والفساد ، بهذه الإيجابية وبهذا الامتلاء .. إن الذي يربي بهذا المنهج هو الله الذي خلق والذي يعلم ما خلق .

وعلى ذكر الجريمة والعقوبة ، وذكر التوبة والمغفرة ، يعقب السياق القرآني بالمبدأ الكلي الذي تقوم عليه شريعة الجزاء في الدنيا والآخرة ، فخالق هذا الكون ومالكه هو صاحب المشيئة العليا فيه، وصاحب السلطان الكلي في مصائره . هو الذي يقرره مصائره ومصائر من فيه ، كما أنه هو الذي يشرع للناس في حياتهم ، ثم عليه حد السارق وقال : ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ ﴾ " . فلو كان مثله في الحكم ما غاير الحكم بينها .

التوبة في منهج القرآن الكريم

قال ابن العربي: ويا معشر الشافعية سبحان الله أين الدقائق الفقهية والحكم الشرعية التي تستنبطونها في غوامض المسائل؟ " .. إلى أن قال (وإذا ثبت أن الحد لا يسقط بالتوبة ، فالتوبة مقبولة ، والقطع كفارة له) ".

ونحن نميل إلى ما ذهب إليه ابن عاشور ، والإمام القرطبي ، وابن العربي في أن التوبة لا تسقط حد السرقة.

وإذا كان الأمر كذلك فيا موقف صاحب الظلال من هذه

يقول : يفتح الله باب التوبة لمن يريد أن يتوب على أن يندم ويرجع ويكف ، ثم لا يقف عند هذه الحدود السلبية ، بل يعمل

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٣٩.

<sup>(</sup>١) سورة المائاءة آية رقم ٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر : أحكام القرآن لابن العربي ٢/ ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن عاشور ٧/ ٣٧٣.

يجزيهم على عملهم في دنياهم وآخرتهم".

ونأخذ مما قاله ابن عاشور ، والقرطبي ، وسيد قطب ، من مضامين هذه الآية النقاط التالية:

التوبة في منهج القرآن الكريم

أ-أن حكم الحرابة مباين لحكم السارق ، وأن توبة السارق لا تسقط عنه الحد.

ب-أن الندم توبة ، والتوبة ليست عملاً سبيلاً تقف عند الإقرار بالذنب ، والإنابة إلى الله ، والتوبة إليه ، بل يجب أن تتحول إلى عمل إيجابي يتمثل في عمل الصالحات ، والكف عن المحرمات والمساهمة الفعلية في إقامة شرع الله في الأرض.

ج-أن الله سبحانه وتعالى هو الخالق لهذا الكون بكل ما فيه وعليه ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ ﴾ " . وما دام الأمر كذلك فهو المتصرف الحاكم لخلقه ﴿ يَجُتِّبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ " . فلا يتحركون إلا بأمره ، ولا يتوبون إلا بإذنه ، قال تعالى : ﴿ ثُمُّ

تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ ﴾ " . فَقَبل إرادته ومشيئته ما كانت لهم توبة وما وجد لهم عزم عليها .

خامساً: قال الله تعالى: ﴿ كَتَبَرَبُكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَّءًا بِجَهَالَةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ و غَفُورٌ

وإذا كان الأمر كذلك فما هي الجهالة في مفهوم الشرع ، وعند علماء اللغة ؟ يقال : الجهل نقيض العلم والجمع جُهُل وجُهَّال ويقسمه بعضهم إلى ثلاثة أضرب:

الأول: خلو النفس من العلم. وقد جعل بعض المتكلمين الجهل معنى مقتضياً للأفعال الخارجة عن النظام ، كما جعل العلم معنى مقتضياً للأفعال الجارية على النظام.

الثاني: اعتقاد الشيء على خلاف ما هو عليه.

الثالث : فعل الشيء بخلاف ما حقه أن يفعل ، سواء اعتقد

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن لسيد قطب ٢/ ٨٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر آية رقم ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الشوري آية رقم ١٣.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ١١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ٥٤.

فيه اعتقاداً صحيحاً أو فاسداً".

والجهالة عند الإمام القرطبي تعم الكفر والمعاصي ، فكل من عصى ربه فهو جاهل حتى ينزع عن معصيته . قال قتادة : أجمع أصحاب النبي على أن كل معصية فهي بجهالة ، عمداً كانت أو جهلاً . وقاله ابن عباس وقتادة والضحاك ومجاهد والسدي ، وروي عن الضحاك ومجاهد أنهما قالا : الجهالة هنا العمد . وقال عكرمة : أمور الدنيا كلها جهالة ، يريد الخاصة بها ، الخارجة عن طاعة الله . وهذا القول جار مع قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنَّيَا

وقال الزجاج: يعني قوله: ﴿ يَجَهَالَةٍ ﴾ اختيارهم اللذة الفانية على اللذة الباقية ، وقيل : ﴿ بِجَهَالَةٍ ﴾ أي : لا يعلمون كنه

وقد رأى المفسرون في هذه الآية وضوحاً وبياناً ؛ فلم يقفوا

عندها كثيراً ، وتكاد آراؤهم التي ذكروها فيها متقاربة ومتحدة سواء ما ذكره الإمام ابن كثير " أو ما دبجته يراعة الألوسي"، ، أو ابن عاشور" ، لهذا اكتفينا بها ذكره القرطبي عن الجهالة والجهل.

سادساً : قال الله تعالى:﴿ وَتُوبُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ " . ولقد تناول هذه الآية العديد من الشراح والمفسرين . من ذلك أن ابن عطية بدأها بقوله : (ولما حذر الله تبارك وتعالى غضبه والطغيان في نعمه ، فتح باب الرجاء للتائبين ؟ لأن التوبة فرض على جميع الناس ؛ لقوله تعالى في سورة النور : ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (٥) .

والناس فيها مراتب: أما مواقع الذنوب وقدرته على ذلك باقية فتوبته الندم على ما مضى ، والإقلاع التام عن مثله في

<sup>(</sup>١) راجع بصائر ذوي التمييز ٢/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد آية رقم ٣٦.

<sup>(</sup>٣) راجع تفسير القرطبي ٥/ ٩٢.

<sup>(</sup>١) التفسير العظيم ٢/ ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير الألوسي ٧/ ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن عاشور ٧٦/ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النور آية رقم ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة النور آية رقم ٣١.

عدة مراتب.

ج-عودة التائب إلى ارتكاب المعصية التي تاب عنها موكول أمره إلى خالقه تعالى ، إن شاء حاسبه على ما قدم وأخر ، وإن شاء تجاوز له عما كان قد تاب عنه .

هذه خلاصة مركزة لتخريجات ابن عطية في هذه الآية ، الذي عاش في القرن السادس الهجري ، فهاذا تراه يقول صاحب الظلال الذي عاش في قرننا هذا وشاهد عن كثب سلوكيات النفس البشرية وهي تتحرر وتنسلخ من الكثير الذي نادت به الشرائع وأمر به خالق الإنسان .

يقول سيد قطب : (التوبة ليست كلمة تقال ، وإنها هي عزيمة في القلب يتحقق مدلولها بالإيمان والعمل الصالح ، ويتجلى أثرها في السلوك العملي في عالم الواقع ، فإذا وقعت التوبة ، وصح الإيمان، وصدَّقه العمل فهنا يأخذ الإنسان في الطريق على هدى من الإيمان ، وعلى ضمانة من العمل الصالح ، فالاهتداء هنا ثمرة ونتيجة للمحاولة والعمل) ". المستقبل. وأما الذي واقع الذنب ثم زالت قدرته على ذلك ، ممن شاخ أو بآفة فتوبته الندم واعتقاد الترك إن كانت له قدرة . وأما من لم يواقع ذنباً فتوبته العزم على ترك كل ذنب.

التوبة في منهج القرآن الكريم

والتوبة من ذنب تصح مع الإقامة على غيره ، وهي توبة مقيدة ، وإذا تاب العبد ، ثم عاود الذنب بعينه بعد مدة ، فيحتمل عند حذاق أهل السنة ألا يعيد الله تعالى عليه الذنب الأول ؛ لأن التوبة قد كانت محضة ، ويحتمل أن يعيده لأنها توبة لم يُوَفَّ بها) ". وخلاصة ما قاله ابن عطية في هذا الصدد يمكن إجماله فيما

أ-أن التوبة فرض فرضه الله تعالى على جميع خلقه ويؤيده ما جاء في الحديث (كل ابن آدم خطاء وخير الخطائين التوابون) " . ب-قسم التوبة بحسب الذنب وطبيعة مرتكب الذنب إلى

<sup>(</sup>١) راجع في ظلال القرآن ٥/ ٤٨٩.

<sup>(</sup>١) راجع المحرر الوجيز لابن عطية ١٠/ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد ٢٥١١-بسنده عن قتادة عن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : وذكره . والترمذي في القيامة ٤٩، والدارمي في الرقاق ١٨، وأحمد بن حنبل في المسند ٣/ ١٩٨.

إن صاحب الظلال يترجم للتوبة ؛ فيرفض أن تكون كلمة تقال باللسان فقط ، وهو بهذا يتوافق مع ما قرره علماء الشرع من أن التوبة إسلام جديد .

التوبة في منهج القرآن الكريم

إذن لابد من تحقق العمل الصالح بعد الدخول في التوبة ، العمل الذي لا تشوبه شائبة ، ولا يميل عن الشرع قيد أنملة . فإذا تم ذلك وأصبح العمل الصالح سلوكاً ومنهجاً للتائب ، كانت له المغفرة من ربه ، ووجده مع بالرعاية والعناية والكلاءة والحفظ في كل عمل يؤديه ، وعند كل همسة يهمس بها ، وعند كل خلجة يختلجها . قال الله تعالى ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ " .

معنا بالرعاية التي لا تقف عند حد ، معنا بالتوفيق والسداد في أعمالنا وشئون حياتنا ، معنا بالمغفرة والتجاوز عن صغائر الذنوب ، كما قال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يَجۡتَنِبُونَ كَبَتِهِرَ ٱلْإِثۡمِ وَٱلۡفَواٰحِشَ إِلَّا ٱللَّمَمَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ ``.

سابعاً : قال الله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَأُصۡلَحُواْ فَانِ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٠٠٠٠٠٠

يقول الإمام الفخر الرازي: قال أصحابنا: إنه بعد التوبة لابد من مضي مدة عليه لظهور حسن الحال حتى تقبل شهادته ، وتعود ولايته ، ثم قدروا تلك المدة بسنة ، كما يضرب للعنين أجل

فقوله : ﴿ وأصلحوا ﴾ فيه دليل على أن التوبة وحدها لا تكفي ، بل لابد من ظهور أمارات الصلاح عليه ، فإن هذا الذنب مما يتعلق بحقوق العباد ، ولذلك شدد فيه .

ويقول صاحب الظلال: (قد اختلف الفقهاء في هذا الاستثناء ، هل يعود إلى العقوبة الأخيرة وحدها ؛ فيرفع عنه وصف الفسق ويظل مردود الشهادة ؟ أم أن شهادته تقبل كذلك بالتوبة ؟ فذهب الأئمة : مالك وأحمد والشافعي إلى أنه إذا تاب

<sup>(</sup>١) سورة الحديد آية رقم ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم آية رقم ٣٢.

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير الفخر الرازي ٢٣/ ١٦٣ وتفسير آيات الأحكام للصابوني

## خاتمة الكتاب

من نعم الله -سبحانه وتعالى- على عبده أن يبدأ عملاً ما ، ثم تحوطه رعاية الله وعنايته حتى يفرغ منه ، وأهم الأعمال في هذه الحياة ما كان خالصاً لله تعالى ، يبغي به رضى ربه ، وشكر نعمته عليه ، وأن يكون لمعة مضيئة على طريق الهداية لهؤلاء الذين تفرقت بهم السبل ، وانبهمت أمامهم المسالك ، فأهملوا شرع ربهم ، وكانوا للشيطان أولياء.

ولقد كان من توفيق الله لي أن هداني للكتابة عن التوبة ، التوبة الخالصة التي أوجبها الله على عباده ، منذ أن خلق البشرية ؛ حتى يرث الله الأرض ومن عليها .

وتبين لي من خلال إعداد هذا الكتاب أن التوبة من ألزم اللوازم لكل من خلق الله تعالى ، لا تنفك عنهم لحظة ، ولا يغفلوا عنها طرة ؛ امتثالاً لقوله تعالى : ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُرْ تُفْلِحُونَ ﴾ ".

قبلت شهادته ، وارتفع عنه حكم الفسق . وقال الإمام أبو حنيفة : إنها يعود الاستثناء إلى الجملة الأخيرة فيرتفع الفسق بالتوبة ، ويبقى مردود الشهادة . وقال الشعبي والضحاك : لا تقبل شهادته وإن تاب، إلا أن يعترف على نفسه أنه قال البهتان فيها قذف ، فحينئذ تقبل شهادته . وهذا القول الأخير : هو الذي اختاره صاحب الظلال ؛ لأنه في رأيه إعلان براءة المقذوف باعتراف مباشر من القاذف، وبذلك يمحى آخر أثر للقذف) " .

التوبة في منهج القرآن الكريم

ونحن أيضاً نرى أن تنفيذ هذا الرأي ، فيه تطهير للمجتمع وتنظيم لسلوك أفراده ، وتصفية لقلوبهم ، وتربية لنفوسهم ؛ فلا يدفعها الهوى والغرض ، أو الحقد والشنآن على البغي على الآخرين ، وقذفهم بها لم يقترفوه ، دون دليل واضح أو بينة قائمة.

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣١.

<sup>(</sup>١) راجع في ظلال القرآن ٦/ ٦٣، ٦٤.

مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴿

روى الترمذي عن سعد بن أبي وقاص قال : (قال رسول الله ﷺ " دعوة ذي النون إذ دعا وهو في بطن الحوت : لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين ، فإنه لم يدع بها رجل مسلم في شيء قط إلا استجاب الله له) ".

ولقد قبل الله تعالى توبة الرسول ﷺ والمهاجرين لما حدث في غزوة العسرة . قال الله تعالى : ﴿ لَّقَد تَّابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيِّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّهُ لِهِمْ رَءُوفُ ۗ رَّحِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ ``` .

واختلف العلماء في هذه التوبة التي تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار فقال ابن عباس الله التوبة على النبي ﷺ لأجل إذنه للمنافقين في القعود ، دليله قوله تعالى : ﴿ عَفَا ٱللَّهُ

فآدم أبو البشر يخدعه الشيطان ؛ فيستجيب لإغوائه ، ثم يتذكر معصيته لربه فيتوب إليه . قال تعالى : ﴿ فَتَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَّبِّهِ ع كَلِمَتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ﴾ `` . والمستعرض لحياة الأنبياء والرسل -صلوات الله وسلامه عليهم- يجد أن التوبة كانت من ألزم اللوازم لهم . من ذلك أن موسى عليه السلام يسارع إلى التوبة من فعلته وتجرئه على ربه . قال تعالى على لسان موسى : ﴿ فَلَمَّآ أَفَاقَ قَالَ سُبْحَينَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ". أي: أنا أول من آمن أنه لا ينظر إليك أحد إلا مات ، وقيل أنا أول من آمن أنه لا يراك أحد في الدنيا ".

التوبة في منهج القرآن الكريم

ويونس يجأر بالتوبة إلى خالقه ومولاه آيباً راجعاً متبتلاً في

قال تعالى : ﴿ وَذَا ٱلنُّنُونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَنضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَىٰتِ أَن لَّا إِلَنهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء آية رقم ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٥/ ٥٢٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ١١٧.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية رقم ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٢/ ٢٦٣.

أذوق طعاماً ولا شراباً ، حتى قبل الله توبتي وبشرت بذلك ، وجاء

الرسول على وخالى من السارية ، فقلت له : ( يا رسول الله إن

من توبتي أن أهجر دار قومي التي أصبت فيها الذنب وأن أنخلع

من مالي صدقة إلى الله وإلى رسوله . قال : (يجزئك الثلث يا ابا

رَمي نفسه بالنفاق ، يقول : نافق حنظلة يا رسول الله . فقال رسول

الله على: (وما ذاك ؟) قال : يا رسول الله نكون عندك تذكرنا بالجنة

والنار حتى كأنا نراهما رأي العين ، فإذا خرجنا من عندك عافسنا

الأزواج، وداعبنا الأولاد، ونسينا كل شيء فقال رسول الله ﷺ:

(والذي نفسي بيده : لو تداومون على ما تكونون عليه عندي من

ذكر وعبادة لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم ، ولكن

هكذا كان إحساس الصحابة الذين تربوا في رحاب الإسلام،

ومن توبة الصحابة أيضاً ما فعله حنظلة الأسدي ، حيث

۸٥

عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ " وعلى المؤمنين من ميل قلوب بعضهم إلى التخلف عنه ، وقيل : توبة الله عليهم استنقاذهم من شدة العسر ، وقيل: خلاصهم من نكاية العدو" .

التوبة في منهج القرآن الكريم

وإذا كان هذا حال التوبة مع الرسل والأنبياء وأتباعهم ، فنجد أن التاريخ وكتب السير تحفظ لنا الكثير من توبة الصحابة والتابعين ومن بعدهم إلى وقتنا هذا .

من ذلك توبة أبي لبابة التي يقول عنها: (لما أرسلت قريظة إلى رسول الله ﷺ يسألونه أن يرسلني إليهم – حين اشتد الحصار عليهم – دعاني رسول الله على وقال: (اذهب إلى حلفائك فإنهم أرسلوا إليك من بين الأوس). قال: فدخلت عليهم وقد أشتد عليهم الحصار فهشوا إلي وقالوا: يا أبا لبابة ، نحن مواليك دون الناس جميعاً ، وسألوني ماذا يريد بهم الرسول على فأومأت إلى حلقي -يعني الذبح- قال: فندمت واسترجعت، وذهبت إلى المسجد ، وربطت نفسي في سارية ، حتى مضى عليَّ سبعة أيام ، لا

يا حنظلة ساعة وساعة) يكررها ثلاث مرات".

<sup>(</sup>١) راجع الاستيعاب ، ٤/ ١٦٧. بتصرف .

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۳/۲۰۱۲، ح۲۷۵۰.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ٤٣. (٢) تفسير الماوردي ٢/ ١٧٣.

مراقبة تامة لربهم ، وتدقيق في كل عمل يقومون به ، وخوف من الله تعالى أن يعمل أحدهم عملاً ؛ فينزل في شأنه قرآن يعاتبه فيه ربه، أو يلومه على شيء صدر منه . كما قال تعالى لرسوله الكريم : ﴿ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنهُ ﴾ " ومن قبل الصحابة ، وعن الأمم السابقة يحدثنا الرسول على عن توبة أصحاب الغار . قال رسول ﷺ: (بينها ثلاثة نفر يمشون إذ أخذهم المطر فأووا إلى غار في جبل فانحطت عليهم في غارهم صخرة من الجبل فأطبقت عليهم باب الغار . فقال بعضهم لبعض : ادعوا الله بصالح أعمالكم فدعوا الله - عز وجل - فقال أحدهم: اللهم إنه كان لي أبوان شيخان كبيران وامرأة وصبيان فكنت أرعى عليهم ، فإذا رحلت حلبت ، فبدأت بوالديّ أسقيهما قبل بنِيّ ، وأنه نأى بي طلب الشجر" فلم آت حتى أمسيت فوجدتها قد ناما ، فحلبت كها كنت أحلب ، فجئت فقمت عند رؤوسهما أكره أن أوقظهما ، وأكره أن أبدأ بالصبية ، فجعلوا يتصايحون عند قدمي ، فلم أزل كذلك حتى طلع الفجر ، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء

وجهك فأفرج'' عنا فرجة ففرج الله – عز وجل – فرجة .

وقال الآخر: اللهم إنه كانت لي ابنة عم فأحببتها كأشد ما يجب الرجل النساء، فطلبت إليها نفسها، فأبت علي حتى أتيتها بهائة دينار، فجئتها بها فلما قعدت بين رجليها قالت: يا عبد الله اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فقمت عنها، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك فأفرج لنا فرجة، ففرج الله لهم فرجة.

وقال الآخر: اللهم إني استأجرت أجيراً ، فلها قضى عمله: قال أعطني حقي فعرضته عليه فتركه ورغب عنه ، فثمرته حتى اشتريت له بقراً ورعاءها فجاءني بعد حين فقال: اتق الله ولا تظلمني حقي ، فقلت إني استهزئ بك ، فخذ تلك البقر ورعاءها . فأخذها وذهب ، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك فأفرج لنا ما بقي ففرجها الله عنهم) "

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٢) أي : بعد طلب المرعى .

<sup>(</sup>١) الفرجة : الفتحة ، وأفرج لنا : فافتح لنا .

<sup>(</sup>٢) راجع البخاري في كتاب الحرث والزراعة ، باب إذا زرع بهال قوم بغير إذنهم وكان في ذلك صلاح لهم ، ومسلم في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار باب ٢٧ قصة أصحاب الغار الثلاثة حديث رقم ٢٧٤٣ ، والنسائي في كتاب الرقائق ٦/ ٢٣٦ .

أَنفُسِهِمْ لَا تَقَّنطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ ".

رب العالمين ، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين.

هذا والله أعلم ، وهو الهادي إلى سواء الصراط ، والحمد لله

19

إن هؤلاء الثلاثة الذين أصابهم هذا الكرب الشديد عن طريق إطباق الغار عليهم ، يطلبون من الله تعالى أن يفرج عنهم كربهم ، ويزح عنهم بلائهم ، ويقدمون بين طلبتهم هذه صوالح أعمالهم ؛ لأنهم دائما يحرصون على مرضاة خالقهم ، عن طريق تنفيذ أوامره واجتناب نواهيه ، وهم مع هذا كله يتوبون إليه عندما يقعون في الصغير والجليل عسى الله أن يتوب عليهم.

التوبة في منهج القرآن الكريم

ولقد استجاب لدعائهم الخبير بأحوالهم والمطلع على سرائرهم ، والعليم بكل ذرة من ذرات كيانهم : ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ ```

وفي النهاية نقول لهؤلاء الشاردين والشاردات الهاربين إلى طريق الغواية ، الفارين إلى وسوسة الشيطان ، فروا إلى خالقكم وعودوا إلى بارئكم ؛ فالسماء مفتحة الأبواب لكل توبة نصوحة ، ورحمة الله واسعة تسع صغائر الذنوب وعظائمها . وعلينا جميعاً أن نستجيب إلى دعوة الله تعالى : ﴿ \* قُلْ يَنْعِبَادِي ٱلَّذِينَ أُسْرَفُواْ عَلَىٰ

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية رقم ٥٣ .

<sup>(</sup>١) سورة الملك آية رقم ١٤.

## المصادروالراجع

١-أحكام القرآن ، لأبي بكر بن العربي ، تحقيق : علي محمد البجاوي ، دار الفكر ، بيروت .

٢- الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبدالبر، تحقيق: على
عمد البجاوي ، دار الجيل ، بيروت ، ط. أولى ، ١٤١٢هـ.

٣- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز للفيروز آبادي .
تحقيق محمد علي النجار . المكتبة العلمية - بيروت.

٤- التعريفات للجرجاني . مطبعة مصطفى البابي الحلبي
١٣٥٧ - القاهرة .

٥ تفسير آيات الأحكام للصابوني . الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ.
مكتبة الغزالي . دمشق –سوريا .

٦- تفسير التحرير والتنوير لمحمد الطاهر بن عاشور . الدار التونسية ١٩٨٤م –تونس .

٧- تفسير القرآن العظيم لابن كثير ، علق حواشيه وقدم له عبدالوهاب عبداللطيف ، صححه وأشرف عليه. محمد الصديق ، مطبعة الفجالة الجديدة ، القاهرة ، ط١٩٨٤م .

٨- التفسير الكبير للفخر الرازي . دار التراث -القاهرة.

٩- الجامع لأحكام القرآن للقرطبي . دار إحياء التراث العربي- بيروت .

• ١ - جامع البيان عن تأويل آي القرآن لابن جرير الطبري، حققه وعلق عليه محمود شاكر. دار المعارف بمصر.

١١ - روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني لمحمود
الألوسي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت .

١٢ - سنن ابن ماجه ، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي ، دار إحياء
التراث العربي ١٣٩٥هـ ، بيروت .

١٣ - سنن أبي داود ، تصوير تركيا (الكتب الستة) ١٤٠١هـ.

١٤- سنن الترمذي للإمام الترمذي ، دار الدعوة، ١٤٠١هـ ، تركيا .

١٥ - سنن الدارمي ، تصوير تركيا (الكتب الستة) ١٤٠١هـ.

١٦ - صحيح البخاري ، تصوير تركيا (الكتب الستة) ١٤٠١هـ.

۱۷ – صحيح الجامع الصغير وزيادته ، لمحمد ناصر الدين
الألباني ، بيروت ، المكتب الإسلامي ، ۱۹۸۸ م .

۱۸ - صحیح مسلم ، تحقیق محمد فؤاد عبدالباقی ، تصویر ترکیا
(الکتب الستة) ۱ ۲ ۹ هـ .

٢٦- مسند الإمام أحمد ، تصوير تركيا (الكتب الستة) ، ١٤٠١هـ.

٢٧ - المغني لابن قدامة . تحقيق عبدالله التركي وعبدالفتاح الحلو.
الطبعة الأولى ٢٠٤٦هـ . هجر للطباعة والنشر -القاهرة .

٢٨ - النكت والعيون تفسير الماوردي ، لأبي الحسن الماوردي ،
حققه : خضر محمد خضر ، راجعه : عبدالستار أبو غدة ،
مطابع مقهوي ، الكويت ، الطبعة الأولى ، ٢٠١ه.

٢٩ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، لأبي العباس بن خلكان، تحقيق: إحسان عباس ، دار صادر ، بيروت .

١٩ - طبقات الشافعية الكبرى ، لتاج الدين أبي نصر عبدالوهاب السبكي ، دار المعرفة ، بيروت ، ط الثانية .

٢٠ العبر في خبر من غبر للذهبي ، تحقيق صلاح الدين المنجد،
مصورة مطبعة حكومة الكويت ، ١٩٨٤م .

17- فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، لابن حجر العسقلاني، قرأ أصله تصحيحاً وتحقيقاً وأشرف على مقابلة نسخه المطبوعة والمخطوطة عبدالعزيز بن عبدالله بن باز ، نشر وتوزيع رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية - الرياض .

٢٢ - فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير
للشوكاني . نشره محفوظ العلي -بيروت .

٢٣ في ظلال القرآن ، لسيد قطب ، الطبعة التاسعة - ١٤٠٠هـ .
دار الشروق - بيروت .

٢٤ - لسان العرب لابن منظور . دار صادر -بيروت .

70- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، لابن عطية الأندلسي ، تحقيق وتعليق : عبدالله بن إبراهيم الأنصاري وآخر ، مؤسسة دار العلوم ، الدوحة ، قطر ، الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ.

## فهرس المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                            |
|--------|----------------------------------------------------|
| 0      | مقدمة                                              |
| ٩      | التوبة في اللغة                                    |
| 1 .    | التوبة في الاصطلاح                                 |
| 10     | معاني التوبة في القرآن الكريم                      |
| 19     | الشروط الواجب توافرها للتوبة                       |
|        | منهج القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة للتوبة : |
| 40     | ١ -التوبة واقترانها بالإيهان                       |
| 27     | ٢-التوبة واقترانها بالصلاة والزكاة                 |
| 0 *    | ٣-التوبة والعمل الصالح                             |
| ٨٨     | خاتمة الكتاب                                       |
| 9.     | المصادر والمراجع                                   |
| 9 8    | فهرس المحتويات                                     |